
Karo, Roland ja Annabel Parts. 2025. „Mis tunne on olla surnud?“. Usuteaduslik Ajakiri 88 (1): 1–32. 
DOI: 10.23675/ua.v88i1.25394

Roland Karo, Tartu Ülikooli usuteaduskonna süstemaatilise teoloogia lektor; 
Annabel Parts, Tallinna Ülikooli Balti filmi, meedia ja kunstide instituudi magistrant.  

Kirjavahetus: roland.karo@ut.ee, annabel.parts@gmail.com

Mis tunne on olla surnud?

Roland Karo ja Annabel Parts

Abstract  What Is It Like To Be Dead?
This paper is an expansion on our previous article “A Rare China Set and the 
Pink Elephant” (Karo and Parts 2024). Our goal is four-fold: 1) to map for the 
Estonian reader the academic discussion surrounding the newest explanatory 
model for recalled experiences of death (RED); 2) to elaborate on Sam Parnia’s 
concept of the grey zone of death and the related lucid consciousness during 
RED; 3) to explain why the death-related expanded and lucid sense of self can-
not readily be accessed while alive, and 4) to sketch a new research program 
based upon the insights gained and aimed at better understanding our percep-
tual filters – from neuropsychological to cultural and social.

Keywords  consciousness · death · gamma bursts · near-death experience · 
perimortem brain activations · recalled experience of death · Sam Parnia · sense 
of self

autor: Karo ja Parts
aasta: 2025
no: 1
volume: 88
doi: 10.23675/ua.v88i1.25394
esilehe nr:  1

https://doi.org/10.23675/ua.v88i1.25394


2	 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Aastal 1974 avaldas Thomas Nagel vaimuka ja maailmakuulsaks saanud 
artikli „Mis tunne on olla nahkhiir?“ Selle selgrooks on tõdemus, et kui-
tahes põhjalikult me ka ei pingutaks, on meil inimestena täiesti võimatu 
teada, mis tunne on olla nahkhiir. Me võime küll kujutleda, mis tunne 
oleks ruumis kajalokatsiooni teel orienteeruda. Aga see ei anna meile 
ikkagi teadmist, mis tunne on nahkhiirel olla nahkhiir. Samas on ilmne, 
et mingi tunne see on. Järeldus: meil võib olla teadmisi millegi sellise 
reaalsusest, mida me ise kunagi kogeda ei saa (Nagel 1974, 438–441).

Nageli pealkirja on parafraseeritud paljudes erinevates konteks-
tides. Näiteks on Enn Kasak avaldanud artikli pealkirjaga „Mis tunne 
on olla loll?“. Selles arutleb ta küsimuse üle, kas keegi, kes on tark, 
saab teada, mis tunne on olla loll. Ja ümberpöördult: kas keegi, kes on 
lootusetult ja päästmatult loll, saab kuidagi teada, mis tunne on olla 
tark (Kasak 2006). Põhimõtteliselt saab seda vaadelda Nageli küsimuse 
ühe humoorika alateemana.1 Ja üles kerkivad ning jäävad ka paljuski 
samad epistemoloogilised ja kontseptuaalsed probleemid.

Esmapilgul võib tunduda, et küsimus, mis tunne on olla surnud, on 
esiteks jabur ja absurdne ning teiseks hoopis teist tüüpi kui nahkhiire- 
või lolliküsimus. Nahkhiire ja lolli/targa puhul võime olla üsna kindlad, 
et mingi tunne see siiski on – isegi kui me ise seda vahetult kogeda ei 
saa. Surnud olemise puhul ütleks kaine mõistus ilmselt, et see polegi 
mingi tunne – sest puudub kogev subjekt. Huvitaval kombel võib aga 
uuemate meditsiiniliste andmete valgel osutuda, et tegu pole ei absurd-
se ega võib-olla ka vastamatu küsimusega. Kas elaval on mingil viisil 
võimalik teada/kogeda, mis tunne on olla surnud? Allöeldavas esitame 
ühe spekulatiivse, kuid empiirilistele andmetele tugineva visandi, mis 
võimaldab viimasele küsimusele vastata: „Jah, vähemalt teatud määral.“ 
Nii kummaline, kui see ka ei tundu. Artikkel kujutab enesest laiendust 
ja järge meie siinsamas varem ilmunud käsitlusele „Hiina serviis ja 
roosa elevant: kuninga paljast taguotsast surmalähikogemusteni“ (Karo 
ja Parts 2024). Seal esitatud argumente me siin üle kordama ei hakka, 
küll aga toetume neile läbivalt. Meie eesmärgiks on: a) kaardistada 
eestikeelsena surmaga seotud kogemuste uusimat teooriat puudutav 
akadeemiline diskussioon; b) analüüsida sellest kooruvat surma hämarala 

1	 Tõsi, Nageli argument toetub asjaolule, et nahkhiire ja meie endi tajuaparaat on 
oluliselt erinevad. Targa ja lolli tajuaparaat on eeldatavasti üsna sarnased. Aga 
subjektiivse vaatepunkti ligipääsmatuse probleemi see ei lahenda. Seega kehtib 
põhimõtteliselt Nageli argument ka Kasaku püstituse puhul.



Karo ja Parts · Mis tunne on olla surnud?	 3

kontseptsiooni; c) skitseerida üks võimalik vastus viimasest tõusetu-
vale küsimusele, miks on surmaga seoses kogetav avardunud teadvus 
eluajal raskesti tabatav; ja d) visandada punktist c tõukuvalt ühe uue 
võimaliku uurimisprogrammi piirjooned.

Surmalähikogemused ja code red

Meie eelmine käsitlus keskendus intellektuaalsele patiseisule surma-
lähikogemuste uurimises. Osutasime, et seni esitatud materialistlikud 
käsitlused ei ole veenvad ning vana hea Platoni-pärane substantsidua-
lism võiks meid kerkinud patiseisust välja aidata. Ka viitasime lühidalt 
uusimale surmalähikogemuste selgitamiseks välja pakutud teooriale, 
mis toetub ajus perimortem aset leidvatele gammalahvatustele (ingl 
gamma bursts – vt selgitusi järgnevas tekstis) ning esmapilgul pakub 
materialistlikult meelestatud väitlejale lisavõimalusi. Kuna see teooria 
puudutab otseselt ka küsimust, mis tunne on olla surnud, siis vaadel-
gem sellega seotud värskeimat akadeemilist diskussiooni siinkohal 
veidi põhjalikumalt.

Esmalt veidi olulistest mõistetest. 2022. a ilmus surmalähikogemuste 
valdkonna juhtivspetsialistidelt konsensusraport, milles kutsutakse 
teemaga tegelejaid üles loobuma aastakümneid käibel olnud mõistest 
surmalähikogemus – kuna see on osutunud nii kontseptuaalselt kui ka 
metodoloogiliselt eksitavaks (Parnia, Post, et al. 2022, 7). Kui vaadelda 
sel teemal avaldatud uurimusi ja sekundaarkirjandust, siis on tõepoolest 
ilmne, et sageli pannakse surmalähikogemustega ühte patta ka elamu-
sed, millel pole surmaga mingit otsest pistmist (nt droogide abil saadud 
kogemused, unenäod, hallutsinatsioonid, erinevat liiki spirituaalsed 
kogemused, meditatsioon, minestamine jne – vt täpsemalt (Parnia 2024, 
57–60)). Näitena sobib siin viidata Mary Sweeney ja kolleegide artiklile 
„Comparison of Psychedelic and Near-Death or Other Non-Ordinary 
Experiences“ (Sweeney, et al. 2022). Juba selle pealkirjast on näha, et 
surmalähikogemusi vaadeldakse siin ühe ebahariliku teadvusseisundina 
teiste seas – pööramata tähelepanu asjaolule, et ajus nt südameseisku-
sega kaasnevat olukorda ei saa kriitikavabalt teistega võrrelda ning 
võrdlusaluseks võetud kogemustel pole surmaga vähimatki pistmist. 
Kuna seesugune ebaselgus mõistetes ei võimalda uuritavat nähtust 
piisavalt täpselt muudest inimkogemustest eritleda, soovitatakse kon-
sensusraportis termini Near-Death Experiences asemel kasutada nimetust 



4	 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Recalled Experiences of Death (edaspidi RED) (Parnia, Post, et al. 2022, 7). 
Meile teadaolevalt ei ole eesti keeles selle oskusmõiste tõlkimiseks seni 
juurdunud traditsiooni. Seetõttu pakume omalt poolt välja, et akronüümi 
RED taga oleva fraasi recalled experience of death tõlge võiks olla mälujäl-
jega surmakogemus. Akronüüm RED võiks meie arvates jääda tõlkimata, 
kuna see on lööv, meeldejääv ja ka eesti keeles kergesti häälduv.

Parnia ja kolleegid pakuvad välja kuus kriteeriumi, mis peaksid ole-
ma täidetud, et saaks tõepoolest rääkida surmaga seotud kogemustest. 
Nad kirjutavad:

Me pakume välja, et mistahes raport või refleksioon, mille eesmär-
giks on kirjeldada surmaga seotud kogemust [---] peaks sisaldama 
kuut järgnevat komponenti: (1) seos surmaga, (2) transtsendent-
suse-taju, (3) kirjeldamatus, (4) positiivsed transformatiivsed 
mõjud (seoses elu mõtte ja eesmärgiga) ja (5) haigus, mis on nii 
tõsine, et sellega kaasneb teadvusekaotus [---] koos (6) muude 
koomaseisundiga kaasnevate üldtuntud kogemuste (tavalised 
unenäod, deliirium ja luulud – olgu siis intensiivraviosakonnas 
või mujal) puudumisega. Esimesed neli kriteeriumi peegeldavad 
[Raymond Moody poolt] 1975. aastal seoses transtsendentsete 
kogemustega kirjeldatud narratiivijoonise tuuma, kaks viimast 
on kriitiliselt olulised surmaga seotud kogemuste identifitseeri-
miseks ning eristamaks neid teistest kooma, kriitilise haiguse või 
eluohtliku olukorraga seotud kogemustest – rääkimata mitme-
sugustest surmaga mitteseotud inimkogemustest (Parnia, Post, 
et al. 2022, 7, meie rõhutused). 

Loomulikult pole seegi definitsioon probleemitu. Esiteks välistavad 
Moody algsest definitsioonist (Moody 1975) pärit punktid 2–4 mistahes 
negatiivsed surmaga seotud kogemused (mida pole küll ülearu palju 
uuritud, aga mis on siiski üldtunnustatud – vt nt (Evans Bush 2009)). 
Punkt 3 tekitab teemaga kursis oleval inimesel hoobilt seose William 
Jamesi müstiliste kogemuste definitsiooniga.2 Punkt 5 ütleks justkui, et 
RED peab alati olema seotud raske haigusega – mis võib, aga ei pruugi 

2	 See seos pole aga ilmselt juhuslik. Just sellele seosele toetub meie allpool põhjali-
kumalt visandatav võimalik uus uurimisprogramm. Pole nimelt võimatu, et müs-
tilise ja mälujäljega surmakogemuse fenomenoloogiline sisu kattub olulisel määral. 
See seos pakub intrigeerivaid võimalusi surmakogemuse uurimiseks elavatel.



Karo ja Parts · Mis tunne on olla surnud?	 5

olla hea eristuskriteerium. Samas punktide 1 ja 5–6 selge rõhutamine 
on tõepoolest vajalik, et mitte kalduda RED uurimisel kõrvalistesse 
nähtustesse (need võtavad maha ohu takerduda tavapärane-päev-kon-
toris-stsenaariumeisse, nagu me viimaseid oma eelmises artiklis nime-
tasime (Karo ja Parts 2024, 52–55)). Sest kuitahes palju sarnasusi muude 
inimkogemuste fenomenoloogial REDga iganes võiks olla – RED ei ole 
teiste inimkogemustega ranges mõttes võrreldav, sest selle puhul on 
normaalne ajutegevus kas üldse lakanud või sedavõrd sügavalt häiri-
tud, et mingid sidusad teadlikud kogemused ei tohiks võimalikud olla.

Parim tänaseks kättesaadav eksperimentaalne RED uuring on AWA-
RE-II, mille taga seisab Sam Parnia uurimisgrupp, mille tulemused 
avaldati aastal 2023 ajakirjas Resuscitation (Parnia, Keshavarz Shirazi, 
et al. 2023) ja mille põhjalt on Parnialt tänaseks ilmunud ka selle laie-
maid tagamaid avav raamat „Lucid Dying“ (Parnia 2024). AWARE-II 
viidi läbi mitmes faasis ajavahemikul 2013–2023 peamiselt USAs ja 
Ühendkuningriigis, selles osales 567 südameseiskusest elustatavat 
patsienti 25 intensiivraviosakonnast. Elustamine osutus edukaks 9,3% 
juhtudest, mis on üsna tavapärane näitaja. 39,3% ellujäänutest rapor-
teeris südameseiskuse perioodil ette tulnud teadvuslikest episoodidest. 
Neist 21,4% vastas RED definitsioonile. Oluline on, et elustamise ajal 
monitooriti patsientide aju elektrilist aktiivsust (EEG) ja hapnikuga 
varustatust. Nende näitajate põhjal on võimalik otsustada, mil määral 
võisid patsiendid olla tavamõttes teadvusel ja kuivõrd võib nende RED 
seletamiseks olla tarvis apelleerida millelegi muule peale tavapärase 
ajutegevuse (Parnia, Keshavarz Shirazi, et al. 2023).

Üheks ajendiks, miks Parnia ja kolleegid soovisid elustamise käigus 
jälgida just patsientide EEGd, oli Jimo Borjigini ja kolleegide 2013. a 
avaldatud artikkel, milles käidi välja uudne teooria RED võimalikust 
neurofüsioloogilisest alusest. Teooria toetub autorite poolt läbi viidud 
loomkatsetele rottidega, kelle ajju olid täpse elektrilise lugemi saami-
seks viidud elektroodid. Uurimisrühm avastas, et ca 30 sekundit pärast 
südame seiskumist ja aju verevarustuse ning seega ka elektrilise ak-
tiivsuse kadumist „ärkas“ rottide aju lühikeseks perioodiks uuesti ning 
seda väga kõrgetel sagedustel (Borjigin, et al. 2013). Autorid kirjutavad: 

Need andmed osutavad, et südameseiskus toob kaasa lühiajalise 
ja generaliseerunud gammasagedusel aktiivsuslahvatuse, mida 
iseloomustab aju piirkondade vaheline kõrge sünkroonitus ja 
ristsageduslik paardumine nii teeta- kui ka alfalainetega. [---] 



6	 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Imetaja ajul on niisiis ka kliinilise surma seisundis potentsiaal 
kõrgelt integreeritud informatsioonitöötluseks (Borjigin, et al. 
2013, 14435–14436).

Borjigin ja kolleegid tõlgendasid oma tulemusi nii, et need mõõdetud 
gammalahvatused ongi RED neurofüsioloogiliseks aluseks ja et sellega 
on surmalähikogemuste saladus lahendatud. Nagu kirjutab Nigel Shaw, 
on gammarütmi sagedusel 30–100 Hz seostatud küsimusega sellest, 
kuidas aju toob kokku teadvuse erinevad komponendid ja loob neist 
sidusa terviku (Shaw 2024, 674). Tänaseks on Borjigini ja kolleegide 
omadega võrreldavaid lugemeid saadud ka inimestelt. Nii nt kirjelda-
vad Raul Vicente ja kolleegid 87-aastast patsienti, kelle ajus tuvastati 
perimortem samuti gammarütm (Vicente, et al. 2022). Tegelikult rapor-
teerisid Lakhmir Chawla ja kolleegid sellega võrreldavaid tulemusi 
juba oma 2009. a juhtumiraportis, mis kirjeldas seitset patsienti, kelle 
kõigi puhul näitas EEG südameseiskuse järel lühiajalisi aktiivsuspurs-
keid. Ühel juhul olid need kõrges sagedusspektris ning autorite väitel 
saab kinnitada, et leidude näol ei olnud tegu mõõtmisest tulenevate 
artefaktidega (Chawla, et al. 2009). Seega on mõistetav, miks huvituti 
AWARE-II puhul just EEG näitudest – loodeti heita valgust Borjigini ja 
kolleegide teooria tagamaadele.

Parnia ja kolleegid ei pidanud – vähemalt oma sõnul – pettuma. Nad 
kirjutavad, et lõppanalüüsiks kvalifitseerunud 85 patsiendist 53 puhul 
saadi südameseiskuse järel interpreteeritavaid EEG lugemeid. Neist 
49 puhul osutasid aju oksümeetrilised näitajad olulist isheemiat. 47% 
juhtumitest puudus EEGga mõõdetav ajukoore aktiivsus, 5% juhtudest 
täheldati südameseiskuse järel epilepsiasarnast laenglemist (Parnia, 
Keshavarz Shirazi, et al. 2023). Ent siis:

Olulisimalt aga – täheldasime [südameseiskuse järel elustamise 
ajal] ka tavapärasele teadvusele ligilähedast EEGd: delta- ja 
teetaaktiivsust vastavalt 22% ja 12% juhtudest (kuni 60 minuti 
jooksul elustamise algusest), alfaaktiivsust 6% andmestikust 
(kuni 35 minuti jooksul elustamise algusest) ja beetaaktiivsust 
1%. Tavapärasele teadvusele ligilähedaste EEG mustrite suhteline 
sagedus vähenes aja jooksul, eriti pärast 50. elustamisminutit. 
Sellega paralleelselt suurenes suhteliselt peaaegu puuduva mõõ-
detava EEG osakaal (Parnia, Keshavarz Shirazi, et al. 2023, meie 
rõhutus). 



Karo ja Parts · Mis tunne on olla surnud?	 7

Oma originaalartiklis on autorid nende tulemuste interpreteerimisel 
täiesti asjakohaselt hillitsetud. Nad ütlevad: meie andmed näitavad, et 
veel vähemalt 35–60 minuti jooksul pärast südameseiskust saab ajus 
täheldada tavapärasele teadvusele omaseid EEG mustreid. Nendega võib 
subjektiivse kogemuse tasandil kaasneda tähendusrikkaid elamusi, sh 
hüperreaalse kvaliteediga eluülevaade ja moraalse hinnangu andmine 
oma mõtetele, kavatsustele ja tegudele. Arvame, et need EEG mustrid 
on RED aju-tasandi biomarkerid, mille kaudu avanevad inimestele te-
gelikkuse senitundmatud tasandid. Meie leiud osutavad, et võib leiduda 
seni avastamata entiteet, mis ise ei ole ajutegevuse tulem, ent võib 
ajuaktiivsust südameseiskuse järel moduleerida. See ei lahenda tead-
vuse nn rasket probleemi, ent paneb küsimärgi alla vaate, et teadvus on 
üksnes ajutegevuse epifenomen (Parnia, Keshavarz Shirazi, et al. 2023).

Lühidalt öeldes: Parnia ja kolleegid tõlgendavad oma tulemusi nii, et 
ehkki Borjigini esitatud gammalahvatuste mudel leiab neis kinnitust, 
ei toeta need tema järeldust, et gammalahvatused ongi RED neurokor-
relaatideks ning mõistatus on seega lahendatud. Pigem on gammalah-
vatused aju ja teadvuse tegeliku, teaduse poolt seni avastamata tuuma 
vahelise interaktsiooni tõendiks.

Selle esmapilgul ehk üllatava mõttekäigu lihvib Parnia vahedamaks 
oma värskes raamatus „Lucid Dying“3. Tema mõttekäigu keskmeks on 
argument, et kui RED aluseks oleks tavapärane ajuaktiivsus ja RED taan-
duks seega lihtsalt eredaks unenäoks või hallutsinatsiooniks, siis vajaks 
aju selle tekitamiseks verevoolu ja hapnikku. Ent AWARE-II patsientidel 
puudusid tõendatult mõlemad. Seetõttu julgeb Parnia ka väita, et RED 
seletamiseks ei piisa viidetest sureva aju jääkaktiivsusele. Kuna RED 
on hüperreaalse kvaliteediga, sügavalt tähenduslik ja elumuutev ning 
kõrgelt struktureeritud, ei ole usutav, et selle taga on pelgalt neuronite 
hääbuv surmajärgne laenglemine. Ta ütleb: „Meie uurimisrühm on sei-
sukohal, et inimesed kogevad RED käigus tõepoolest mingit tegelikkuse 
uut tasandit. Me ei usu, et avastatud aju-tasandi biomarkerid loovad 
RED. Pigem on RED selle peegelduseks, kuidas teadvus südameseiskuse 
järel ajutegevust moduleerib.“ (Parnia 2024, 104–105)

See järeldus sarnaneb märkimisväärselt meie siinsamas varem aval-
datud järeldustega ning on hästi analüüsitav meie kaheteljelise, jätku-
vuse ja jätkutuse mudeli terminites (Karo ja Parts 2024, 56–62). REDga 

3	 Raamat on tänaseks kirjastuselt Sinisukk ilmunud ka eesti keeles pealkirja 
„Teadlik surmakogemus“ all.



8	 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

kaasnevad biomarkerid – nagu Parnia neid nimetab – peegeldaksid siis 
teadvuse jätkuvuse aspekti RED kaudu. Ning järeldust, et need biomar-
kerid peegeldavad viisi, kuidas teadvus ajutegevust moduleerib, saaks sel 
juhul käsitleda meie järelduste paikapidavuse empiirilisel andmestikul 
tugineva tõendina. Ent enne, kui võidukalt m.o.t.t. hüüda, tuleks Parnia 
tõlgitsus Borjigini teooriast siiski veelkord kriitiliselt letti võtta. 

Kuningas on endiselt alasti

Esimene asi, mis gammalahvatuste hüpoteesi puhul ettevaatlikuks teeb, 
on lähemal vaatlusel selgelt silma torkav hüplik traagelniidistik teooria 
ja empiirilise andmestiku vahel. Kindlalt saab ülalesitatu põhjal väita 
vaid seda, et erinevalt varemarvatust ei ole surm on-off-tüüpi nähtus. 
Pigem algab südameseiskusega faas, mida Parnia nimetab surma hal-
liks tsooniks (Parnia 2024, 107). Selle piirid on ajaliselt ebaselged, ent 
niipalju saab siiski öelda, et neuronid võivad püsida toimimisvalmina 
veel tükk aega pärast seda, kui vereringe on katkenud ja inimene klii-
niliselt surnud (vrd surmajärgne küünte ja juuste kasv). Ka võivad need 
aktiveeruda peri- või isegi post mortem – kohati määrani, mida Parnia ja 
kolleegid on vahendanud selles kontekstis suisa sarkastiliselt mõjuva 
fraasiga near-normal EEG (Parnia, Keshavarz Shirazi, et al. 2023).

Lisaks olulisele tähtsusele RED uurimise seisukohalt on sel avastusel 
ka laiemalt väga kaalukaid järelmeid. Suurim neist puudutab praktilise 
tähtsusega küsimust, millal on inimene täiesti surnud. Parnia käsitleb 
seda teemat vetteminemise metafoori kaudu. Kui võrdleme suremist 
vetteminekuga, siis on inimene südameseiskuse tekkides astunud surma 
halli tsooni – jalgupidi vette. Ilma meditsiinilise sekkumiseta liigutakse 
üha „sügavamale“. Ent on äärmiselt keerukas otsustada, millal ollakse 
juba täiesti „vees“ (Parnia 2024, 60–61). Teisiti öeldes: kui inimese elu 
ei lõpe ühemõtteliselt südameseiskuse ja sellele vahetult järgneva 
teadvusekaotusega ning aju mõõdetava tegevuse lakkamisega, siis 
kuidas otsustada, millal viia inimene surnukuuri ja alustada matuste 
korraldamisega?4

4	 Käesoleva artikli toimetamisfaasis märkis retsensent selle praktilise küsimuse 
eraldi ära, tuues välja, et sellega kaasneb terve rida edasisi probleeme – alates 
juriidilistest (mille alusel tunnistada inimene täiesti surnuks) ja tehnilistest 
(kui kaua enne matmist viivitada) kuni kõige fundamentaalsemate küsimus-



Karo ja Parts · Mis tunne on olla surnud?	 9

Tuleme selle teema juurde tagasi allpool, kui püüame tõsimeelselt 
tegeleda küsimusega, mis tunne on olla surnud. Siinkohal aga natuke 
täpsemalt mainitud hüplikest traagelniitidest gammalahvatuste teooria 
ja empiirilise andmestiku vahel. Oma värskes raamatus esitab Parnia 
asja näiliselt väga kindlatel alustel seisvana. Olles tsiteerinud Borjiginit 
ja mitmeid teisi autoreid, kes on kõnelnud perimortem gammalahva-
tustest, osutab ta, et ajulaineid, mida oleme harjunud korreleerima 
teadvuslike protsessidega, on viit põhitüüpi. Mida aktiivsemad on tead-
vuslikud protsessid, seda kõrgema sagedusega laineid EEG registreerib. 
Tavapärane ärkveloluteadvus korreleerub beetalainetega vahemikus 
15–40 Hz. Gammaspektri lained võivad sageduselt küündida 140 Hz-ni 
ja neid on seostatud tavakogemust ületavate teadvustasandite ning hü-
perreaalsete elamustega (Parnia 2024, 67). Kuna RED kirjelduste puhul 
on viited hüperreaalsusele sagedased, siis on perimortem gammalahva-
tuste ja RED vahele lihtne seost sõlmida. Kuna Parnia meeskond leidis 
AWARE-II kaudu kinnitust, et ajus võib südameseiskuse järel esineda 
EEG abil loetavaid aktiivsuse jälgi, ning gammalahvatusi on kirjelda-
nud ka teised autorid, siis oleks asi justkui selge. Ning kuna AWARE-II 
patsientide ajus puudus verevarustus, saabki siit püstitada ülalviidatud 
väite, et gammalahvatuste näol on tegu tõenditega, et RED kujutab 
endast tõepoolest sissevaadet millessegi teispoolsesse, olukorraga, kus 
teadvus moduleerib aju, mitte vastupidi.

Selle konjektuuri veenvus või ebaveenvus sõltub vastustest tervele 
reale küsimustele. Näiteks, kas aju perimortem aktiivsuspursked on tõe-
poolest gammaspektris? Kui integreeritud ja tervet aju hõlmavad need 
on (sest üldise konsensuse järgi nõuab koordineeritud teadvus kogu 
aju hõlmavate neurovõrgustike täpselt orkestreeritud tegevust)? Kas 
gammaaktiivsus on tõepoolest tavateadvust ületavate hüperreaalsete 
elamuste biomarkeriks? Lühivastus kõigile neile kolmele küsimusele 
on ei. Uurimustes esitatud tõendusmaterjal pole tingimata ei gamma 
ega koordineeritud, lisaks võib jutt sellest, et just gammasagedus on hü-
perreaalsete kogemuste biomarkeriks, olla lihtviisiliselt väär. Vaatame 
neid kriitikapunkte nüüd ükshaaval.

teni inimelu tähendusest. Oleme selle märkusega kõigiti nõus ja mööname, 
et surma hämarala kontseptsioon ning selle mitmesugused järelmid vajavad 
kindlasti edasist avamist. Näiteks tõstatab see hoopis uue nurga alt eutanaasia 
temaatika ja tekitab hulgaliselt hingehoidlikke küsimusi – rääkimata teoloogi-
listest.



10	 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Esmalt. AWARE-II tulemused on ülal juba esitatud. Kui neid kriitiliselt 
vaadata, siis näeme, et enim täheldati delta- ja teetaaktiivsust, seejärel 
alfat ja viimaks beetat. Kõiki neid esines vähem kui veerandil juhtudest. 
On tähelepanuväärne, et beetaaktiivsust, gammaspektrile lähimat, 
leiti kogu andmekogumist vaid 1%. Gammalahvatuste hüpoteesi krii-
tiliselt analüüsides küsib Nigel Shaw, miks on selle teooria pooldajad 
nii kangesti kinni just gammaspektri teemas. Varasemas kirjanduses 
RED fenomenoloogiaga külgnevate kogemustega seotud ajulainete 
mustri kohta on pigem näidatud seost just aeglase teetarütmiga5 – mida 
AWARE-II tegelikult ka toetab. Lisaks pole tänini ühemõtteliselt selge, 
mida gammaaktiivsus enesest kujutab ning mis on selle funktsioon ja 
etioloogia. Shaw märgib, et sünkroniseeritud gammaspektrit on kir-
janduses seostatud pea kõigi kõrgemate kognitiivsete protsessidega. 
Kuid kõik need katsed on spekulatiivsed ja vaieldavad (Shaw 2024, 
674). Lühidalt, AWARE-II tulemused kinnitavad küll teatavat perimor-
tem elektrilist aktiivsust ajus, aga mitte gammaspektris. Veel vähem 
kinnitavad need mingi kindla, hästiorganiseeritud ja REDle tüüpilise 
gammaaktiivsuse mustri olemasolu.

Nähtavasti on põhjus, miks teooria pooldajad viitavad just gammas-
pektrile, Borjigini 2013. a loomkatsetes. Seal on tõesti tegu gammarüt-
miga. Aga peab arvestama, et esiteks on tegu loom-mudeliga ja teiseks 
on rottidelt saadud lugemid ses mõttes inim-EEGga võrreldamatud, 
et need saadi elektroodide abil ajusügavusest ja mitte kolba pinnalt. 
Borjigini tulemused on meie teada ka ainsad, mille puhul oli fikseeri-
tud gammarütm koherentne ja kogu aju haarav ning selle amplituud 
suurem kui tavateadvuse puhul (viimane on oluline, kui tahetakse 
näidata RED hüperreaalse kvaliteedi ja ajuaktiivsuse vahelist seost). 
Nimelt võib olla, et Borjigini ja kolleegide fikseeritud gammarütm ei 
peegelda mitte kortikaalset, vaid subkortikaalset aktiivsust (vt Shaw 
kriitikapunktid, allpool). Sel juhul on raske näha, kuidas see seletab 
RED keerukaid fenomenoloogilisi mustreid ja hüperreaalsust.

Kui võtta teised teadaolevad uuringud, mida gammalahvatuste hü-
poteesi toestamiseks on kasutatud, siis kaalukaim neist on ilmselt 
Lakhmir Chawla juhtumianalüüs seitsme patsiendi kohta, kes surid 

5	 Vihjed teisenenud teadvusseisundite ja teetarütmi seostele said alguse juba 
1970ndail. Üks tänapäevane versioon sellisest vaatest (koos heade viidetega 
varasemale kirjandusele) on pärit Shruti Baijalilt ja Narayanan Srinivasanilt 
(Baijal ja Srinivasan 2010).



Karo ja Parts · Mis tunne on olla surnud?	 11

elushoidmisaparatuuri väljalülitamise järel. Nende kõigi puhul ilmnes 
EEG järgi perimortem lühiajalisi aktiivsuspurskeid samas suurusjärgus 
tavateadvusel mõõdetavaga. Ühel patsiendil oli see kõrge sagedusega 
vahemikus (Chawla, et al. 2009). Ilmselt kõige täpsemalt on dokumen-
teeritud Raul Vicente ja kolleegide juhtumianalüüs 87-aastase patsiendi 
kohta, kes suri ravi lõpetamise järel ning kelle ajus toimuvat monitooriti 
nii surma eel, perimortem kui ka surma järel. Siin leiti tõepoolest ka 
gammaaktiivsust, aga tekstist ei selgu täpselt, millisel südameseiskuse 
hetkel. Öeldakse, et huvipakkuv gammapurse tuli esile üldise ajutege-
vuse pärssumise taustal ja vähenes seoses südameseiskuse saabumisega 
(Vicente, et al. 2022, 6–7).

Oma põhjalikus kommentaaris sellele juhtumile osutavad Bruce 
Greyson, Pim van Lommel ja Peter Fenwick olulistele mitmetimõis-
tetavustele Vicente tekstis. Esiteks juhivad nad tähelepanu, et gam-
maaktiivsuse purse, millest jutt käib, ei ole antud juhul tegelikult 
purse. See, mida täheldati, oli pigem gamma suurem osakaal võrreldes 
alfa, beeta ja teetaga. Absoluutnäitajate järgi gammaaktiivsus pigem 
vähenes. Teiseks suureks küsimuseks on, mis õieti seisis selle patsiendi 
puhul täheldatud gammaaktiivsuse taga. Greyson ja kolleegid osuta-
vad, et patsiendi näitajaid arvestades võib gammalugem peegeldada 
tegelikult hoopis lihaspingetega seotud aktiivsust, mitte keerukaid 
kognitiivseid protsesse. Kolmandaks ei tule Vicente tekstist täpselt 
välja, millal saabus südameseiskus ja kuidas on tuvastatud gammaak-
tiivsus selle kestel ajaliselt paigutunud. Seetõttu võib olla, et tegu on 
südameseiskusele eelnenud aktiivsusega – millisel juhul ei saa seda 
juhtumit gammalahvatuste hüpoteesi toetuseks kasutada (Greyson, 
van Lommel ja Fenwick 2022, 1–2).

Võib-olla kõige põhjalikum gammalahvatuste hüpoteesi kriitika 
pärineb ülal juba lühidalt viidatud Nigel Shaw’lt, kes paneb küsimärgi 
alla kogu Borjigini kontseptsiooni ja näitab veenvalt, et autorite järel-
dused on hanejalgadel. Lühidalt: Shaw väidab, et see, mida Borjigin ja 
kolleegid tõlgendavad kortikaalse ja hästiorkestreeritud gammarütmina 
(teooria põhialus), pole tegelikult ei kortikaalne ega gamma. Esiteks on 
gammarütmi seos keerukate teadvuslike protsessidega hüpoteetiline 
ja vaieldav. Teiseks võib see enesest kujutada hoopis lihaspingetega 
seotud artefakti EEGs (vrd Greysoni ja kolleegide vastulause, ülal). Aga 
kolmandaks – ja olulisimalt – toetavad olemasolevad tõendid pigem 
tõlgendust, et gammalahvatuste näol on tegu hoopis amügdalast (e 
ajutüve lähedalt) lähtuvate impulssidega, mis ei ole tegelikult gamma, 



12	 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

ent mis annavad EEG abil kolba pealt mõõdetuna gammaspektris va-
lelugemi (Shaw 2024, 674).

Shaw lisab, et need mõõdetud gammalahvatused, mida teooria kaits-
jad oma empiirilise alusena esitavad, tulevad EEG lugemis esile alles aju 
isheemilises seisundis, mil tavapärased teadvust signeerivad rütmid 
on kadunud (s.o, need on mõõdetavalt nähtaval üksnes tavapärase 
ajutegevuse lakkamise ja sellest johtuva suhtelise elektrotserebraalse 
vaikuse tõttu) (Shaw 2024, 674).

Kokkuvõttes annab Shaw gammalahvatuste teooriale järgmise 
võrdlemisi hävitava hinnangu: gammalahvatuste hüpoteesi keskseks 
tuumaks on idee, et RED neurobioloogiliseks aluseks on perimortem 
kõrgsageduslikud pursked EEGs. Seesuguse seose kinnitamine on seotud 
suurte metodoloogiliste ja kontseptuaalsete raskustega. Nõustuda saab, 
et paradoksaalselt paistavad mitmesugused perimortem aktiivsuspurs-
ked olema sureva imetaja-aju puhul universaalsed. Nende etioloogia ja 
tähendus jäävad aga küsitavaks. Kui need lähtuvad amügdalast (nagu 
Shaw väidab), siis ei ole usutav, et neid saaks kasutada RED keeruka fe-
nomenoloogia seletamiseks. Arvestades, kui mitmekülgsed ja värvikad 
RED kirjeldused on, ei saa nende taga olla lihtsalt juhuslikud amügdalast 
pärit signaalid. Ent kui isegi selgub, et perimortem gammalahvatuste taga 
ei ole amügdala, ei paranda see kuigivõrd teooria kui sellise šansse. Sest 
tegelike kortikaalsete gamma-võnkumiste elektrogenees ja tähendus 
on ebaselged ja vaieldavad. Shaw lõpetab oma argumendi reljeefselt: 
„Ma ei näe mingit mõtet sedavõrd maotu hüpoteesiga edasi töötada.“ 
(Shaw 2024, 674)

Shaw järeldus kõlab pisut järsuna – mis võib olla ka põhjus, miks 
F1000Research avaldas tema teksti arvamusartiklina. Samas on tema 
kriitika väga tugevalt argumenteeritud ja hästisihitud ning toetub 
äärmiselt muljetavaldavale ja mitmekesisele allikmaterjalile. Vähemalt 
praeguse seisuga jääb asjaolusid arvestades tõesti mulje, et kuningas on 
endiselt alasti ning intellektuaalne patiseis, mida oma eelmises artiklis 
kirjeldasime, kestab edasi.

Või siiski mitte päris alasti?

Hoolimata asjaolust, et gammalahvatuste hüpotees ja selle toetuseks 
välja käidud empiiriline andmestik ei haaku hästi ning on puudulik, 
muudab sellega seotud diskussioon ühes väga olulises punktis siiski 



Karo ja Parts · Mis tunne on olla surnud?	 13

RED uurimises valitseva patiseisu laadi. Osutasime ülal, et üks asi, mida 
Parnia jt esitatud andmestiku põhjal kindlasti saab väita, on, et surm 
ei ole on-off-tüüpi nähtus ning kliinilise ja pöördumatu surma vahel 
eksisteerib hämarala. Neuronid peavad vastu tükk aega pärast süda-
meseiskust ning võivad surma hämaralal veel ka aktiivsust näidata.

See järeldus kehtib sõltumata gammalahvatuste hüpoteesi saatusest. 
Küsimus on, mida selle järeldusega peale hakata ja kuidas seda mõista. 
Selle artikli kirjutamise ajal kättesaadavate andmete põhjal näib meile, 
et neuronite mingisugune peri- ja/või post mortem aktiivsus iseenesest 
on piisavalt hästi tõendatud. Ent rääkida nende põhjal mingist kindlast 
REDle ainuomasest neuraalsest substraadist, mis seletaks ka REDga 
kaasuvat hüperteadvuse seisundit, ei saa. Ühestki loetud tekstist (v.a 
Borjigini algne, loomkatsetele toetuv artikkel) me tõendeid hüperko-
herentsete gammalahvatuste kohta ei leidnud. Leidsime vaid kaudseid 
vihjeid, mis kannatavad samasuguste puuduste all nagu varasemadki 
teooriad.6

Veelkord – neuronite mingisugune peri- ja/või post mortem aktiivsus on 
piisavalt hästi tõendatud. Võtmeküsimuseks on aga, kas tegu on min-
gite spontaansete surmajärgsete jääkaktivatsioonidega või tõepoolest 
integreeritud, metaboolse sisendita „teadvuselaadse tootega“. Sellised 
uurimused nagu AWARE-II toetavad meie arvates esimest, aga mitte teist. 
Võime ju oletada, et ajurakkudes on varuks mingi hulk suhkruid jm vaja-
likke aineid, mille pealt saab aju teatud aja jooksul pärast südameseiskust 
veel väljundit anda. See poleks iseenesest kuigi üllatav. Suur küsimus 
on aga, mida see väljund endast kujutab ja kas keegi on selle käigus ka 
„roolis“. Raku tasandil on asi arusaadav – rakk on elusorganism ja võib 
teatud aja toimetada ka toiduta. Aga tänase konsensuse järgi eeldab 
teadvus närvirakkude ülitäpset koostööd. Kui seda koostööd häirida (nt 
üldanesteesiaga), siis teadvus kaob. Mis siis veel rääkida olukorrast, mil 
süda on seiskunud ja aju verevarustus katkenud?

6	 Siinkohal tasub meenutada meie eelmises artiklis käsitlust leidnud epilep-
siateooriat, milles RED fenomenoloogiat püütakse selgitada epilepsiasarnase 
laenglemisega parempoolses temporaalsagaras (Karo ja Parts 2024, 45). Tegu 
on ilusa ja seletusjõulise hüpoteesiga, aga tõendid on parimal juhul kaudsed. 
Lisaks ignoreeritakse selle juures asjaolu, et epileptiline laenglemine summu-
tab sellest haaratud piirkonnas normaalse elektrofüsioloogia. Sarnaselt Shaw 
kriitikale gammalahvatuste teooria pihta tuleb siin küsida, kuidas saaks selline 
(patoloogiline) pilt olla aluseks eredatele, sidusatele ja hüperreaalsetele ela-
mustele.



14	 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Ses mõttes on huvitav, et nii AWARE-II kui ka teiste ülal viidatud 
uurimuste puhul tulevad mingid teadvusele osutavad EEG mustrid siiski 
esile. See justkui näitaks, et kuidagi peab neuronite südameseiskuse-
järgne jääkaktivatsioon ikkagi koordineeritud olema. Vastasel juhul 
peaks EEG registreerima lihtsalt elektrilist müra, mitte nt teeta- või 
beetarütmi. On muidugi ka võimalik, et mulje koordineeritusest on 
mõõtmisaparatuuri eripäradest ja katsedisainist tulenev artefakt (vt 
Shaw argumendid, ülal) ning tegelikult ongi tegu lihtsalt elektrilise mü-
raga. Mis poleks sugugi üllatav. Samuti on võimalik, et elustamisprotsess 
ise mõjutab saadavaid lugemeid või et saadud EEG näidud on kõrvalistest 
teguritest saastunud (nt surmajärgsete lihastõmbluste peegeldustest 
aju tasandil vms: vt (Parnia 2024, 71)). Ent kui leiab siiski kinnitust, et 
need peri- ja post mortem aktivatsioonid on koordineeritud, siis kas see 
tähendab, et „keegi“ on südameseiskuse järel tõepoolest „roolis“ ning 
Parnia uurimismeeskonnal on õigus, et need aktivatsioonid on tõendiks 
selle kohta, et teadvus (või hing – nagu me seda oma eelmises artiklis 
nimetasime) võib moduleerida aju ning olla seega sui generis entiteet, 
mida teadus pole seni tabada suutnud?

Taas kord – mingisugune elektriline jääkaktiivsus surevas ajus on 
täiesti ootuspärane, pidades silmas, et rakud on elusorganismid. Mis ei 
ole ootuspärane, on, et see jääkaktiivsus annab tulemuseks eredaid ja 
elumuutvaid seostatud kogemusi, mida tajutakse hüperreaalsena ja mil-
lest jääb nii ere mälujälg, et see mõjutab inimeste elu veel aastakümnete 
tagant. AWARE-II jt ülal viidatud uurimustes täheldatud ebamäärased 
(ehkki siiski ilmselt teatud määral koordineeritud) elektrilised must-
rid võiksid meie hinnangul anda tulemuseks küll fragmentaarseid ja 
hallutsinatoorseid välgatusi, aga mitte REDle tüüpilist hüperteadvust.

Kui gammalahvatuste hüpotees peaks siiski tõeseks osutuma ning 
suudetakse näidata, et REDga kaasneb tõepoolest hüperkoordineeritud 
ja selgelt äratuntav gammamuster (mis peaks sel juhul esinema ajali-
selt ka tõendatult südameseiskuse järel7), siis tuleb nõustuda Parnia ja 

7	 Ajaline raamistus on siin otsustava tähtsusega mitmes mõttes. Nagu me eelmi-
ses artiklis näitasime, on materialistlikult meelestatud uurijate tavaline taktika 
seletada REDd selliselt, et nii asjassepuutuv kogemus kui ka sellest jääv mälujälg 
moodustuvad kas vahetult enne teadvusekaotust või teadvuse taastudes. See on 
aga otseses vastuolus RED kirjeldustest leitavate mustritega. Gammalahvatuste 
hüpoteesi eripäraks on, et siin oletatakse kõrgeltintegreeritud ajutegevust süda-
meseiskuse järel (s.o surma hämaralal). Aga nagu Greyson ja kolleegid on osuta-
nud, ei saa avaldatud andmete puhul tihti ühemõtteliselt otsustada, millises ajali-



Karo ja Parts · Mis tunne on olla surnud?	 15

kolleegide järeldustega. Selline koordineeritud aktiivsus nõuab ajult 
tuntud füüsikaseaduste järgi suure hulga energia kulutamist. Ning kuna 
südameseiskuse olukorras tavapärane metaboolne „kütus“ puudub, 
siis peab see tulema kusagilt mujalt mingis teises, meile seni tundma-
tus vormis. See tähendaks, et tänane neuroteaduslik konsensus tuleb 
hüljata ja hüljata tuleb ka kogu teadvuse neurokorrelaatide programm 
– kuna see toetub otsesele aju ainevahetuse ja teadvusseisundite va-
helisele korrelatsioonile.8

Kuni seesugust integreeritud gammamustrit pole suudetud tõenda-
da, saame aga siiski viljakalt edasi töötada surma hämarala kontsept-
siooniga. Selleks piisab täiesti AWARE-II jt samasuunaliste uuringute 
andmestikest ning nendest aju perimortem aktivatsioonidest, mis on 
tänaseks ka tegelikkuses tõendamist leidnud. Sest niivõrd, kuivõrd 
nende aktivatsioonide muster sarnaneb tavapärase teadvusega kaas-
nevaile, võime nende põhjalt ettevaatlikult oletada, et (Nageli kuulsa 
artikli mõttes) on mingi tunne olla surnud – vähemalt esialgses südame-
seiskusele järgnevas faasis. Vaadeldes seda mõtet meie eelmise artikli 
jätkuvuse ja jätkutuse teljel, huvitaks meid loomulikult eelkõige just RED 
transtsendentne (vertikaalne, jätkutuse) mõõde. Aga argumenteerimaks 
selle kasuks, et eksisteerib surma hämarala, et on mingi tunne olla 
surnud ning et seda tunnet on (salvestunud mälujälje kaudu) võimalik 
psühhomeetriliselt uurida, võib piisata ka olemasolevaist immanentse 
(aju, horisontaalse, jätkuvuse) mõõtme andmetest.

Et seda mõttekäiku veidi avada, pöördugem hetkeks meie eelmises 
artiklis avaldatud argumendi juurde, et mitmeid huvipakkuvaid teadvus-
seisundeid võib olla viljakas uurida n-ö pööratud perspektiivis – mitte 
selle kaudu, millised ajuosad aktiveeruvad, vaid selle kaudu, millised ei 
aktiveeru või deaktiveeruvad. Näitasime, et teatud mõttes toimib aju 
ärkveloluteadvust vahendades filtrisüsteemina, millest sõltub, milline 

ses korrelatsioonis erinevad mõõteandmed on (Greyson, van Lommel ja Fenwick 
2022). Veelgi keerukam on küsimus sellest, kuidas viia ajaliselt kokku RED eredad 
elamused ja nendega (oletatavalt) korreleeruvad perimortem ajuaktivatsioonid.

8	 Nt funktsionaalse magnetresonantstomograafia puhul (mis on tavalisimaid 
tehnikaid mitmesuguste kognitiivsete protsesside neurokorrelaatide kindlaks-
tegemiseks) mõõdetakse eri ajuosadesse suunduva hapnikurikka vere voolu-
mustreid. Kui aga selgub, et aju võib teadvust „teha“ ka metaboolse sisendi-
ta, siis pole sugugi selge, mida ütlevad hapnikurikka vere voolumustrid eri 
ajuosade tegeliku aktiivsuse kohta. Sest kui aju võib „teha“ teadvust metaboolse 
kütuseta post mortem, siis miks mitte ka eluajal?



16	 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

info ja mis kujul teadvusse pääseb. See tähendab, et mitmesugused aju pi-
durdusprotsessid on teadvuse seisukohalt sama olulised kui aktivatsioonid. 
Nagu Parnia seda sõnastab – teadvuse optimaalseks funktsioneerimiseks 
on ülioluline, et kogu meie mällu talletunud info korraga teadvusse ei 
jõuaks. Me ei suudaks seda taluda ega mõtestada (Parnia 2024, 90).

Suremise käigus on olukord aga teistsugune. Normaalseks igapäe-
vaseks eluks tarvilik filtrisüsteem lülitub välja. Parnia arvates võiks 
inimene niisugust seisundit kogeda kirka elamusena, milles kõik elu 
jooksul kogetud hetked, mõtted, kavatsused ja teistega seotud teod 
tõusevad korraga mõtestatult teadvusse, moodustades nii RED ainese. 
Teisiti öeldes – suremise käigus teadvus mitte ei hääbu, vaid avaneb mõõt-
matult. AWARE-II tuvastatud perimortem aktiivsuspursked ajus oleksid 
siis vaadeldavad selle avanemise neurofüsioloogiliste peegeldustena 
(Parnia 2024, 94–95). Selle mõttekäigu lõpetab Parnia järgmiselt:

Seda, millisel evolutsioonilisel põhjusel on meie aju optimee-
ritud kujundama seesugust unikaalset kogemust, ei tea keegi. 
Aga pidades silmas, et eluajal on aju funktsiooniks aidata meil 
igapäevatoimetuste ja pideva infovooga mõtestatult toime tulla, 
peame siiski küsima, mis sorti reaalsuseks valmistab aju meid 
seesuguseid kogemusi kujundades ette (Parnia 2024, 95).

See argument sarnaneb oma loogikalt Kanti arutlustega sellest, kuidas 
jumala olemasolu järeldub kogemusest praktilise mõistuse sfääris. Puhta 
mõistuse tasandil meil jumala kohta andmeid olla ei saa – nagu pole 
meil ka andmeid selle kohta, mis saab teadvusest pärast REDd surma 
hämaralal. Aga empiirilisest materjalist ilmnev fakt, et RED käigus 
annab inimene hinnanguid oma eluajal mõeldud mõtetele ja tehtud 
tegudele, osutab, et neil hinnangutel peab olema mingi tähendus eda-
sise seisukohalt. Kui see argument kehtib, siis pole tegelikult kuigivõrd 
oluline, mis rolli mängib RED juures aju (s.o, kas aju loob või üksnes 
vahendab teadvust) ja mida täpselt kujutavad enesest aju peri- ja post 
mortem aktiivsuspursked. Niisuguses raamistuses kinnitab RED evo-
lutsiooniline püsimajäämine ise piisavalt, et pole ükskõik, kuidas me 
elame, ja et surm ei ole kõige lõpp. Lisaks on surma hämaralas saadud 
kogemused sel juhul küllaldaseks aluseks uskuda teadvuse jätkumisse 
ka päris surmas (vähemalt mingis vormis).

Pähklikoores kokku võetuna: RED fenomen kinnitab, et surma saa-
bumine ei tähenda tingimata teadvuse hääbumist ning võib tegelikult 



Karo ja Parts · Mis tunne on olla surnud?	 17

hoopis korreleeruda selle paradoksaalse avanemisega (olgu see avane-
mine selgitatav siis kas tavapärase tajufiltri väljalülitumise, teadvuse 
tõelise eeterliku loomuse esiletuleku või mõlema kaudu). Sellisel juhul 
peab olema mingi tunne olla surnud ja meil võib RED jäetud mälujälje 
kaudu olla võimalik uurida, mis tunne see on.

Selles punktis tasub korraks maha istuda ja asja absorbeerida. Me 
ei räägi mingist järjekordsest huvitavast teisenenud teadvusseisundist 
tavamõttes. Me räägime surnud olemisest – kliinilises ja eksperimen-
taalteaduslikus tähenduses. Veelkord – kuitahes palju sarnasusi võib 
olla REDd kogenute pajatuste ja muude eriliste kogemuste kirjelduste 
vahel, peame alati arvestama, et RED puhul on inimene surnud. Tema 
ajutegevus on kas lakanud või äärmiselt tõsiselt häiritud ja täna käi-
bivate neuroteaduslike kaanonite seisukohalt ei tohiks tal üldse mingi-
suguseid teadvuslikke kogemusi – veel vähem hüperreaalseid REDsid 
– olla. Aga on. Ja huvitaval kombel leidub neil kogemustel mõõdetavaid 
fenomenoloogilisi kattuvusi mõningate eriliste elu ajal saavutatavate 
kogemustega. Nii nt on Bruce Greyson uurinud RED ja müstiliste koge-
muste vahelisi psühhomeetrilisi paralleele, paludes REDd kogenutel 
lisaks surmalähedaste kogemuste mõõteskaaladele täita ka müstilise 
kogemuse skaalad. Tulemus: ehkki ilmneb ka selgeid erisusi, on RED 
ja müstiliste kogemuste fenomenoloogiline sisu ja pikaajalised mõjud 
suuresti kattuvad (Greyson 2014).

Kui järgida naturalistlikku paradigmat ning eeldust, et aju „teeb“ 
teadvust ning sarnase fenomenoloogiaga seisundid peaksid omama ka 
võrreldavaid neurokorrelaate, siis tuleks Greysoni tulemustest paradok-
saalselt järeldada, et (pool)surnud aju ja elus aju „teevad“ ühesugust 
teadvust. Parnia jt täheldatud peri- ja post mortem aktiivsuspursked siin 
päeva ei päästa, sest aju ebamäärane südameseiskusejärgne elektriline 
aktiivsus ei selgita RED fenomenoloogiat adekvaatselt (vähemalt seni, 
kuni pole suudetud näidata koherentset gammarütmi mustrit, mis 
REDga korreleeruks, seletatud, kas gammarütmil on üldse mingi seos 
hüperreaalsete kogemustega, ning osutatud, kuidas saab metaboolse 
kütteta aju struktureeritud kogemusi genereerida). Näib usutavam, 
et müstiliste ja südameseiskuse järel saadud kogemuste mõõdetavad 
fenomenoloogilised paralleelid tulenevad mõlemal juhul pigem tavapä-
raste igapäevaseks toimetulekuks vajalike tajufiltrite väljalülitumisest, 
sellega kaasuvast teadvuse avanemisest (vt Parnia, ülal) ning sedakaudu 
võimalikuks saanud kontaktist millegi Täiesti Teisega. Kui nii, siis saab 
REDd kasutada paradigmaatilise alusena mitmesuguste spirituaalsete 



18	 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

kogemuste ja nende saavutamiseks kasutatavate tehnikate uurimi-
sel, esitades psühhomeetriliselt täiesti lahendatava küsimuse, kuivõrd 
sarnaneb erinevate spirituaalsete tehnikate abil saavutatav teadvus surnud 
olemise tundele.9

Surm ja „surm“

Greysoni poolt psühhomeetriliselt adresseeritud küsimus RED ja müsti-
liste kogemuste fenomenoloogilisest kattuvusest tekitab veel ühe ülimalt 
intrigeeriva küsimuse. Nagu märgib James Austin oma suurteoses „Zen-
Brain Reflections“, kutsutakse budismis valgustavaid ning teadvust avar-
davaid kensho- ja satori-kogemusi tihti suureks surmaks. Tema hinnangul 
viidatakse sellega mina-tunde kustumisele seesuguste kogemuste käigus. 
Seda öelnud, tuleb Austin huvipakkuval viisil orgasmi kohta läbi viidud 
ajukuvauuringute juurde, osutades, et vähemalt naiste puhul kaasub 
orgasmiga aju ulatuslike alade – sh amügdala – deaktivatsioon. Ta küsib, 
kas on juhus, et prantsuse keeles nimetatakse orgasmi väikeseks surmaks 
(le petit mort). Suure ja väikese surma ühisosana pakub Austin (sarna-
selt Parnia poolt RED kontekstis oletatuga) välja teadvuse avardumise, 
mis suure surma puhul on täielik ja väikese puhul osaline ning millel on 
mõlemal juhul seos amügdala deaktivatsiooniga (Austin 2006, 93–94).10

9	 Siinkohal tuleb teha üks kontseptuaalne täpsustus. Väitsime ülal mitmel korral, 
et rangelt võttes ei ole RED eluajal saavutatavate kogemustega võrreldav, sest 
RED käigus on ajutegevus kas sügavalt häirunud või lakanud. Kui selgub – nagu 
Bruce Greyson on näidanud –, et RED ja müstiliste kogemuste fenomenoloogia 
kattub oluliselt (Greyson 2014), siis peame tegema järelduse, et (pool)surnud aju 
ja elus aju „teevad“ ühesugust teadvust. Põhimõtteliselt oleks selline järeldus 
naturalistliku teadvuskäsitluse reductio ad absurdum. Seda huvitavam ja üllatavam 
on, et paralleelid RED ja müstiliste kogemuste fenomenoloogias (vs. ajutegevuses) 
on tõepoolest olemas ning et ses mõttes saab REDd mitmesuguste teisenenud 
teadvusseisunditega siiski võrrelda. Mis võib tähendada, et kogemuste neuraal-
sed korrelaadid on nende sisu seisukohalt paljuski kõrvalised ja täheldatavate 
paralleelide tuuma tuleb otsida kusagilt mujalt. Ühe võimaliku sellesuunalise 
tõlgenduse pakkusime välja oma eelmises artiklis (Karo ja Parts 2024, 63–71).

10	 Austin viitab siin Gert Holstege, Janniko Georgiadise ja kolleegide PET-eksperi-
mentidele nullindate alguspoolelt. On tähendusrikas, et uurimisrühm iseloomus-
tab naiskatsealuste ajus orgasmi käigus aset leidnut blackout’i mõistega (Geor-
giadis, et al. 2006). Taas kord tuleb siin küsida, kas see on Greysoni poolt RED ja 
müstiliste kogemuste psühhomeetriliste seoste kohta öeldut arvestades juhus?



Karo ja Parts · Mis tunne on olla surnud?	 19

Esiteks on huvitav, et Austin võtab üles just amügdala osaluse mõ-
lemal juhul – sest tuletagem meelde Shaw ülalviidatud kriitikat gam-
malahvatuste elektrogeneesi kohta: need võivad olla EEG kaudu kolba 
pinnalt mõõdetud valelugemid, mille taga on tegelikult amügdalast 
lähtuvad ja palju aeglasema rütmiga impulsid. Teiseks sõlmpunktiks 
on deaktivatsiooni mõiste. Nagu oleme mujal juba osutanud, võib mit-
mete erinevate teisenenud teadvusseisundite kirjeldamisel olla viljakas 
lähtuda sellest, millised ajuosad ei aktiveeru või deaktiveeruvad, mitte 
sellest, millised aktiveeruvad (Karo ja Parts 2024, 60–61).

Tähelepanuväärselt on Andrew Newbergi uurimisgrupp juba viima-
sed 30 aastat töötanud teooria kallal, mis selgitab müstilisi kogemusi 
justnimelt aju teatavate osade deaktiveerumise, mitte aktiveerumise 
kaudu. 2024. a lõpul ilmus tal uus raamat, mis käsitleb seksuaalset 
stimulatsiooni meditatsiooniga seondavat praktikat nimega orgasmi-
line meditatsioon (OM). Oluline on, et selle praktika neurokorrelaadid 
osutavad deaktivatsioonidele piirkondades, mis on olulisel määral 
haaratud mina-tunde tekitamisse. Uurimisgrupp leidis katsealustel 
olulisi deaktivatsioone tagumises ülemises kiirusagarikus, precuneus’es, 
frontaalpiirkonnas, tsingulaarkääru eesosas ja insula’s.11 Kokkuvõttes, 
ütleb Newberg, „jahtub“ suur osa ajust huvitaval kombel OMi käigus 
maha (Newberg 2024, 76–78).

See on heas kooskõlas Georgiadise ja kolleegide jutuga blackout’ist 
ning tekitab ühe tungiva ja intrigeeriva küsimuse. On ilmne, et nii bu-
distlik väljend suur surm kui ka prantslaste väike surm on metafoorid. 
RED puhul räägime me surmast sõna otseses mõttes. Lihtsamalt – ühel 
juhul räägime „surmast“ ja teisel surmast. Aga äkki ei räägi ja müstiliste 
kogemuste ning seksuaalse ekstaasi puhul võib surmast kõneldes jutu-
märgid ära jätta? Meenutagem Janniko Georgiadise ja kolleegide sedas-
tust, et orgasmiga kaasneb ajus ulatuslik blackout. Newberg ütleb OMi 
kohta sisuliselt sedasama. Kui surm on tõepoolest avanemine (nagu Parnia 
spekuleerib), mis saab võimalikuks tavapäraste neuroloogiliste filtrite 
väljalülitumisel suremisprotsessis, siis äkki raporteerivadki kensho’t ja/

11	 Tegu on suuresti samade ajuosadega, millele osutab seoses minatundega ka 
Patrick McNamara oma klassikaks saanud raamatus „The Neuroscience of 
Religious Experiences“ (McNamara 2009, 60–61). Käsitluse keskne idee on, et 
religioossete praktikate ja kogemuste tuumaks on mina detsentreerimine. Samas 
suunas liiguvad Baijal ja Srinivasan, osutades deaktivatsioonidele parietaal- ja 
oktsipitaalpiirkondades seostatult muutustega minateadvuses ja aja- ning ruu-
mikontseptsioonides (Baijal ja Srinivasan 2010, 31).



20	 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

või satori’t kogenud zen-praktikud meile, mis tunne on olla surnud? Ilma 
igasuguste jutumärkideta. Ja kas ei või see tähendada, et nii surma kui ka 
mõnede teisenenud teadvusseisundite tagant ei tule otsida mingit erilist 
ajutegevuse mustrit, vaid hoopis selle (suhtelist) puudumist?

Mõttel, et RED kirkad elamused võivad olla seotud aju „mahajahtu-
misest“ lähtuva disinhibitsiooniga ja sellega kaasneva teadvuse avardu-
misega ning et surm ja „surm“ võivad loomuldasa olla üks ja seesama 
asi, on kaalukaid tagajärgi eelkõige elavatele. Kui suure ja väikese sur-
ma ning mõningate teiste teisenenud teadvusseisundite tagant tuleb 
pigem otsida deaktivatsioone kui aktivatsioone ja kui suremise käigus 
kogetakse tõepoolest teadvuse avanemist, mitte hääbumist, siis tekib 
tungiv küsimus, miks me sellele avardunud teadvusele tavaolukorras 
ligi ei pääse. Kui põrgatasime selle artikli kirjutamise käigus omavahel 
mõtteid, ütles noorem autor kaks lauset, mis võtavad probleemi tuuma 
suurepäraselt kokku: 1) peab leiduma mingi olek, mis meile eluliselt, 
ilma igasuguse flatline’imiseta sellest sügavamast tegelikkusest aimu 
annab; 2) kehas/ajus on midagi, mis neid kogemusi ja suuremat tead-
mist ligi ei lase. Oma eelmises, materialistliku teadvuskäsitluse krii-
tikale rihitud artiklis kasutasime selle olukorra kirjeldamiseks fraasi 
hing ei harju (Karo ja Parts 2024, 63). Siinses kontekstis avaldub see 
küsimus teise nurga alt: kui RED kujutab enesest tõepoolest teadvuse 
mõõtmatut avardumist – nagu Parnia väidab – ning kui see avardunud 
teadvus on meis kõigis latentselt olemas ka eluajal, siis miks me sellele 
ligi ei pääse? Miks jääb see meie eest eluajal varjatuks? Sest Parnia 
avardumishüpoteesist tuleneb loogiliselt, et kui tavateadvusega seotud 
tajufiltreid piisavalt lõdvendada, siis peaks RED-sarnane avardunud 
teadvus (surmateadvus) olema ligipääsetav ka elavale.

Arvame mitmel allpool kirjeldataval põhjusel, et ligipääsu RED käigus 
kogetavale avardunud teadvusele takistab tavapärast ärkveloluseisundit 
fookustav minapilt. Viimane kujuneb elu käigus samm-sammult ja on 
ellujäämise seisukohalt sedavõrd kohastumuslik, et meil ei tule pähegi 
seda küsimärgistada. Ometi tuleks seda teha, sest on põhjust arvata, et 
tavapärane minateadvus on põhimõtteliselt õpitud võõrandav vääriden-
tifikatsioon, mis RED käigus n-ö läbi nähakse. Ilmselt just sellest tuleb 
otsida põhjust, miks REDga kaasnevad pikaajalised positiivsed isiksuse 
muutused. Inimese arusaam iseendast muutub sõna otseses mõttes 
elutervemaks. Vaadelgem seda mõtet nüüd täpsemalt.

Lühidalt – tahame öelda, et tavapärane minateadvus kujutab enesest 
(tegelikkust moonutavaid) prille, mille kandmisest me pole teadlikud 



Karo ja Parts · Mis tunne on olla surnud?	 21

ja mida me seetõttu ei taipa/oska ka eest võtta. Peaaegu kõik meie 
tegevused on minapildikesksed: me jälgime pidevalt, millised oleme 
ja kuidas võime teistele mõjuda. Veedame tohutu aja peegli ees oma 
välimust olukorrale (enese arvates) sobivaks muutes, iga mõte kannab 
endas (enamasti varjatult) kaasas küsimust, kuidas mina siin maailmas 
olen, mida mina saavutan/tahan jne. Sedasama väidab veidi abstrakt-
semas vormis ka valdkonna üks klassikuid Patrick McNamara, öeldes, 
et minatunne moduleerib praktiliselt kõiki kõrgemaid kognitiivseid 
funktsioone alates tunnetest ja mälestustest kuni suheteni teiste mi-
nadega (McNamara 2009, 59).

Need prillid kujunevad jupikaupa alates lastetoast, läbi koolitarku-
se kaudu õpitud uskumuste, sotsiaalsete suhete jms. Just sedakaudu 
õpime me elus toime tulema ja tabama sotsiaalselt olulisi märke. Kui 
mõelda nt sellele, kui palju kulutavad inimesed aega oma välimuse 
kujundamisele nii, et see kannaks soovitud sotsiaalset sõnumit, ning 
kuidas seejuures on tekkinud arusaam sellest, mis üldse võiks sihtgrupi 
(või ka iseenese) jaoks olla soovitud sõnum, siis satume lõputute seoste 
läbinähtamatusse võrgustikku, mille osad üksteist vastastikku tingi-
vad, moodustadeski nii need unikaalsed prillid, mis meil kõigil ees on. 
Just need prillid tekitavad õpitud võõrandava vääridentifikatsiooni, 
mis minateadvusega kaasas käib. Võõrandav on see identifikatsioon 
seetõttu, et elu jooksul kujunenud minapilt ei vasta ega saagi vastata 
psüühe teadvustamata süvakihtides olelevale teadmisele sellest, kes 
me tegelikult oleme. Jungi-päraselt öeldes on siin tegu olukorraga, kus 
sügavam seesmine Ise (antud kontekstis RED või ka nt müstiliste ela-
muste käigus kogetav avardunud teadvus) on aetud segi välismaailmale 
suunatud persona’ga (Hall ja Nordby 2007, 44–47; 52–54). Mis loomuli-
kult tekitab pinge teadliku minatunde ja psüühe süvaolemuse vahele 
(või siis tava- ja ideaalse mina vahele, nagu seda nimetab McNamara 
(McNamara 2009, 44)).

Ühe lihtsa näitena sellest, kui läbinähtamatu ja oma osi vastastikku 
tingiv on minaga seotud (sünaptiline) võrgustik, võib tuua kaasaegse 
meedia. Ka need, kes sellest teadlikult eemale hoiavad, on tegelikkuses 
ikkagi selle mõjuväljas. Kui mõtleme sellele, kust pärineb tänapäeva 
inimese aimdus sellest, mis üldse on püüdlemist-otsimist väärt, siis 
selgelt kujundab siin suuresti pilti sotsiaalmeedia – olgu siis teadlikul 
või ebateadlikul tasandil. See lihtsalt on kõikjal. Vähe sellest. Võib-olla 
olulisemgi on asjaolu, et uus meedia valideerib inimeste jaoks kogemusi. 
Näide: suure järgijaskonnaga suunamudija suundub joogareisile Balile. 



22	 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Selle tulemuseks on Ilus Hetk (mida võiks nimetada meie aja ainsaks 
Suureks Narratiiviks). Ilusa Hetke väljundiks on omakorda suur hulk 
„instagrammitavat“, enamasti esteetilist kvaliteeti portreteerivat sisu. 
Õieti öeldes ongi esteetika oluliselt nende kogemuste sisu (mis pole 
sugugi mõeldud hinnanguna: meenutatagu Steven Weinbergi nutikat 
tähelepanekut, et tõe- ja taipamistunne on tugevalt esteetilist laadi 
(Rhodes 2007, 541)). Aga asi ei piirdu sellega, et see instagrammitav 
sisu loob standardeid, mida me peame püüdlemist ja ise järeletegemist 
väärivaks. See sisu valideerib ka meie eneste kogetavat, liitudes seda-
kaudu mina võrgustikku ja saades osaks meie nähtamatutest prillidest. 
Ja nagu seda sõnastab Andrew Newberg, need prillid teevad võimatuks 
maailma nägemise mingigi teise nurga alt, sest mõjutavad otseselt seda, 
kuidas aju meile maailma projitseerib (Newberg 2024, 35).

Ent on veel üks väga oluline küsimus: miks peaks minatunde näh-
tamatud prillid, mis meid igapäevaelus nii hästi teenivad, olema võõ-
randavad? Põhjused on siin ühelt poolt kultuurilis-sotsiaalsed, teisalt 
aga neuropsühholoogilised. Viimastest alustades – kogu meie teadlik 
tegevus on koordineeritud teadvust fookustava ja organiseeriva mina 
kaudu. Nagu oleme Meelis Friedenthaliga varem osutanud, tähendab 
see, et minaga seotud sünaptilised seosed on meie ajus ühed tugevaimad 
(lähtuvalt kahest neuroteaduse aabitsatõest sünaptiliste ühenduste 
kohta: fire together, wire together ja use it or lose it). Nii näib enamikule 
lääne inimestest pea võimatu kujutleda teadvust, mis ei keskendu mi-
nale (Karo ja Friedenthal 2008, 828–829). Need sünaptilised ühendused 
moodustuvad keskkonnaga suhestumise (nii füüsilise, sotsiaalse kui ka 
kultuurilise) käigus ja kujunevad elu kestel üha tugevamaks, moodus-
tades filtrisüsteemi, mis aitab kujundada kõike teadvusesse pääsevat.

Aga – ja see on oluline – hiljemalt alates papa Freudist on ilmne, 
et psüühe süvakihtides toimub kaugelt enamat sellest, mis teadvusse 
jõuab. Raymond Moody ütleb selle kohta Carl G. Jungi jälgedes, et „see, 
kes me oleme ja kuidas reageerime ja end ümbritsevale maailmale vas-
tame, on suures osas vaadeldamatu ja meie kontrolli alt väljas“ (Moody 
ja Perry 2024, 183). Isegi kui võtta üksnes teadvusega seotud protsessid 
(mis on teadupärast vaid osa aju funktsioonidest), siis ka suurem osa 
nendest ei jõua kunagi teadvusse (Eccles 1970, 56). Üks võimalus seda 
mõista ongi, et teadvusse puutuvalt on aju filtreerimismehhanism, 
millest sõltub, milline osa psüühika sisudest jõuab teadvusesse, ning 
RED puhul täheldatav teadvuse avardumine on seletatav sellega, et 
tavateadvuse mina filtrid lülituvad välja ning teadvusse siseneb aines, 



Karo ja Parts · Mis tunne on olla surnud?	 23

mis tavajuhul filtritest läbi ei pääse (Moody ja Perry 2024, 131–132). 
Paradoksaalselt „viitavad mõned elulõpu kirgastuse juhtumid, et ta-
litlev aju ise võib toimivat vaimu takistada“ (Moody ja Perry 2024, 37).

Olukord on niisiis selline, et igapäevaseks toimetulekuks on meil 
mina nähtamatuid prille vältimatult vaja (need on evolutsiooniliselt 
kohastumuslikud), samas takistavad need meid ligi pääsemast oma 
olemuse süvakihtidele. See pinge annab enesest hetkiti aimu ebamää-
rase igatsusena (resp olek, mis annab meile teadvuse sügavustest aimu 
igasuguse flatline’imiseta – vt ülal). Seda enam peaksime küsima, miks 
me oma psüühe sügavustele siis ikkagi ligi ei saa. Vastus näib ühelt poolt 
olevat küllaltki banaalne: meil pole seda igapäevaelus lihtsalt tarvis. 
Evolutsioon on pime ja pragmaatiline. Aktiivsesse teadvusse jõuab vaid 
see, mis on ellujäämiseks vajalik. See pisku, mis teadvusse läbi pääseb, 
on nii lootusetult filtreeritud, et on ime, et me üldse suudame midagi 
argipäevasest toimetamisest enamat mõelda ja kogeda. Ses mõttes 
oleme me armetult maised loomakesed12 ja oma aju piirangute orjad. 
Näeme piiratult vaid 3D, tunneme lõhnu ja kuuleme koertest palju 
kehvemini ja takerdume ka oma mõtlemises valdava enamiku ajast 
triviaalsustesse. Viimast tõukab tagant meedia ja tarbimiskultuur. On 
ilmne, et selles tähenduses oleme me kõik sügavalt „ajupestud“ – ja 
seda mitte üksnes lääneliku tarbimiskultuuri, vaid ka oma kehakeemia 
ja tajuaparaadi poolt. Sest viimane pole kujunenud mitte selleks, et 
aidata meil tegelikkust adekvaatselt kogeda, vaid soodustamaks ellu-
jäämist. Just viimase tõttu tundub meile ka mõte surmast nii kohutav. 
Sest surm on vastuolus kõigi meie ellujäämisinstinktidega.

Teiselt poolt võib vastus olla aga aju töötlemisvõimekuse piiri-
des. Parnia pakub, et REDs avalduva avardunud mina pikem püsimine 
oleks tavateadvusele (võib-olla ka ajule) ilmselt liig (Parnia 2024, 117). 
Mõeldes ülalkirjeldatud surma ja „surma“ teemale: võib olla süga-
valt tähenduslik, et müstilised kogemused ning ka orgasmiga kaasuv 
teisenenud teadvusseisund on lühiajalised. Newberg kirjeldab neid 
autonoomse närvisüsteemi nn 3. astme seisunditena, milles tavapä-
raselt „antagonistlikult“ toimivad sümpaatiline ja parasümpaatiline 
süsteem aktiveeruvad üheaegselt. Selle eelduseks on stimulatsiooni 
sedavõrd kõrge aste ühes või teises, et see kandub vastassüsteemi üle. 

12	 Viitame siin Serene Jonesi määratlusele, et inimestena oleme me üksiti nii 
maised loomakesed kui ka taevased armastajad. Viited ja vastava arutelu leiab 
meie eelmisest artiklist (Karo ja Parts 2024, 69–70).



24	 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Tavaolukorras tajutaks sedavõrd intensiivset stimulatsiooni aversiiv-
sena. Seetõttu on 3. astme seisundite käivitamiseks tarvis kontrollitud 
tsüklilist stimulatsiooniahelat, mis iga tsükli käigus võimendub. Selliste 
seisundite paradigmaatiliseks näiteks ongi orgasm. Intensiivne medi-
tatsioon töötab põhimõtteliselt sama mudeli järgi, aidates süvenemise 
viia tsükliliselt niivõrd kõrgele intensiivsusastmele, et autonoomse 
närvisüsteemi vastandpooled aktiveeruvad üheaegselt ning normaal-
se ärkveloluteadvuse minafiltrid lähevad (vähemalt osaliselt) maha 
(Newberg 2024, 31; 53). On üsna selge, et niisugused seisundid ei saa 
(vähemalt eluajal) olla püsivad – need oleksid aju töötlemisvõimekusele 
liig. Seepärast saavadki pilguheidud surmateadvusse olla vaid põgu-
sad – nende pikemal kestmisel kärssaks aju kokku. Serene Jonesi ülal 
juba viidatud maiste loomakeste metafoori mõttes: meie minateadvus 
peabki olema võõrandav ja eksitav, et kaitsta maist loomakest otse-
kohtumise eest taevase armastajaga, kes me tegelikult oleme. See 
sobib kenasti Pauluse sõnadega 1Kr 13:12: Praegu me näeme aimamisi 
nagu peeglist, siis aga palgest palgesse. Praegu ma tunnetan poolikult, siis 
aga tunnetan täiesti, nagu minagi olen täiesti tunnetatud. Igapäevaeluga 
toimetulekuks ei ole seesugused ilmutuslikud kohtumised tarvilikud. 
Nagu öeldud, evolutsioon on pragmaatiline. Parnia vahendab oma 
siirdamiskirurgist kolleegi Bob Montgomery poolt seoses korduvate 
elustamistega kogetut järgmiselt: iga kord, kui ma elustamise tule-
musel oma tavateadvusse naasin, tundsin, kuidas kõik päriselt oluline 
minust välja voolab ja tagaplaanile sulgub. Sellest vaatepunktist näis 
tavateadvusse naasmine julma kollapsina kokkutõmbunud ja kitsasse 
olemisseisundisse (Parnia 2024, 117).

Arvame, et see „tagaplaanile sulgumine“ on enamat kui lihtsalt kõ-
nekujund ning kirjeldab üsna täpselt seda, kuidas meie teadvus töötab. 
Avardunud mina (või Ise – nagu seda nimetas Jung) on meis kõigis ta-
gaplaanil kogu aeg aktiivne, ent ei jõua kunagi päriselt tavateadvusse. 
Igapäevaseks toimetulekuks vajalikud bioloogilised, psühholoogilised, 
kultuurilised ja sotsiaalsed filtrid ning argiste neuraalsete võrgustike 
lakkamatu „latramine“ sulgevad selle peaaegu täiesti. Jääb vaid ahas 
aken, mille kaudu tunneme oma parimail hetkil kevadiselt värsket jas-
miinilõhna ja mis avaneb esteetiliste elamuste, sügava meeleliigutuse, 
armastuse ja ehk ka ilmutuste kaudu. Maiseks loomakeseks olemise 
traagika seisneb aga asjaolus, et me võtame selle pisku, mis filtritest 
läbi pääseb, kuulekalt omaks ja samastamegi end sellega. Niisugune 
vääridentifikatsioon on sügavama, avardunud teadvusega pinges ja 



Karo ja Parts · Mis tunne on olla surnud?	 25

tekitab paratamatult võõrandumist – mida me kristlikus teoloogias 
nimetame patuks ja millega hing kunagi päriselt ei harju.

Täiesti ületada seda võõrandumist (vähemalt eluajal) ei saagi, küll 
aga püüda vabastava surmateadvuse välgatusi. Kui küsida, kuidas seda 
teha, meenub tahes-tahtmata Platon. Nagu oleme Meelis Friedenthali-
ga varem seoses nn kenootilise kogemusega näidanud ja nagu ilmneb 
ka ülalkirjeldatust, on probleem selles, et me ei pääse oma elu jooksul 
kujunenud sünaptilistest seostest (nähtamatutest prillidest) niisama 
lihtsalt vabaks – ses osas oleme me oma isikliku ajaloo vangid. Selleks, 
et näha oma minast n-ö mööda, oleks vajalik „tagurpidi õppimine“ (ingl 
unlearning), mida võib mõista Otto Neurathi vaimuka mõttepildi kaudu 
meremeestest, kes peavad oma laeva merel olles ümber ehitama nii, 
et laev pinnale jääks (Karo ja Friedenthal 2008, 829). Aga tasa-targu 
liikudes saame siiski üht-teist ära teha. Nagu ütleb Platon (ja seda 
kinnitab Parnia tõlgendus gammalahvatuste hüpoteesist), on kogu 
oluline teadmine meis tegelikult olemas. Me lihtsalt ei mäleta seda. Aga 
me saame n-ö tagurpidi unustada. Selles valguses on enese sügavam 
tundmaõppimine oma olemuselt meenutamine (kr anamnesis). Aga – ja 
see on oluline – selleks, et meenutada, tuleb esmalt unustada, tagurpidi 
õppida (Karo ja Friedenthal 2008, 834). Sellelt aluselt saab välja pakkuda 
ühe uue uurimisprogrammi skitsi, mille eesmärgiks oleks kaardistada 
teed lääne inimestele nii tuttava ja ülalkirjeldatu taustal teatud määral 
ka vältimatu võõrandumisprobleemiga (ja seega ka inimeste vaimse 
tervisega) tegelemiseks. Juhtküsimuseks võiks siin olla, kuidas läheneda 
eluajal avardunud (surma)teadvusele ning viia läbi võõrandumisest 
vabastav (või vähemalt seda leevendav) mental detox.

Kuidas leida prille, mis on sul ees?

Põhiidee on tegelikult lihtne: kuna minapilt on elu jooksul tükkhaaval 
formeerunud, siis peab seda saama ka tagurpidi konstrueerida ja/või 
detsentreerida. Küsimuseks on, millise määrani ja kuidas. Selge on, et 
õpitud võõrandavas identifikatsioonis elamine ei saa pikas plaanis jät-
kusuutlik olla. Carl G. Jung on selle teemaga tegelenud oma käsitluses 
psüühe transtsendentsest funktsioonist. Viimase sihiks on „embrüonaalse 
alge rakku peidetud isiksuse realiseerumine kõigis selle tahkudes; algse 
potentsiaalse terviklikkuse teostamine ja ilmutamine“ (Hall ja Nordby 
2007, 88). Mõte on selles, et nii, nagu avardunud surmateadvus on 



26	 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

meis kõigis latentselt kogu aeg olemas, on ka potentsiaal terviklikuks 
psüüheks meis kõigis olemas. Aga see tuleb teostada. Ning viimane on 
Jungi järgi elukestev protsess.

Psüühe transtsendentse funktsiooni eiramine – mis on ilmalikustu-
vas lääne kultuuris pigem reegel kui erand – viib Jungi järgi vaimsele 
viljatusele. Võib-olla just terava kontrasti tõttu argise mina ja RED käi-
gus kogetud avardunud eneseteadvuse vahel ütlevad RED läbielanud, 
et see, mida nad kogesid, oli elusam ja reaalsem kui miski muu ning et 
inimene on palju huvitavam ja sügavam, kui tavapärane minateadvus 
paista laseb. On tähelepanuväärne, et seejuures räägivad RED läbielanud 
kogetust rõhutatult minavormis. Järelikult ei ole ärkveloluteadvuse 
mina ainus võimalik. Kogetud avaram mina on vabanenud, kerge. Ke-
halise ego filter lülitub välja ja hing saab poeetiliselt öeldes olla lõpuks 
tema ise. Kaob võõrandav lõhe, aju konstrueeritud kookon, mis inimest 
tema sügavamast olemusest lahutab. Kogemuskirjeldused ei jäta selles 
mingisugust kahtlust. Aga kirjeldused pole veel asi ise. Meil on tarvis 
teekaarti avardunud minateadvuse vahetu kogemuse enese juurde.

Siit jõuamegi võimaliku uurimisprogrammi radadele. Selle juhtküsi-
museks võiks olla, kuidas leida prille, mis on sul ees. Religiooniuuringutes 
on teada-tuntud tõde, et teistsuguse tegelikul mõistmisel on suurimaks 
takistuseks meie a priori läänelikud „kultuuriprillid“. Juba nendestki 
vabanemine on suur väljakutse. Aga nagu ülalkirjeldatust ilmneb, ei 
ole need prillid üksnes kultuurilised. Need ulatuvad meie tajuaparaadi 
ülesehituse ja kehakeemiani. Lisaks on teadliku minapildi kultuurilised, 
sotsiaalsed ja ilmselt ka bioloogilised prillid omavahel üksteist modu-
leerivalt seotud. See tähendab, et kui tahta tõsimeelselt uurida, mida 
kujutab enesest surmateadvuse avardunud mina, siis on tegu sügavalt 
interdistsiplinaarse ettevõtmisega neuro, sotsiaal- ja kultuuriteaduste, 
kognitiivsete religiooniuuringute, tajupsühholoogia, meediauuringute 
ja ilmselt ka teoloogia ristumispunktis.

Lähtepunktiks sobib siin hästi Platoni ülalviidatud seisukoht, et 
sügavama mõistmise vältimatuks eelduseks on (tagurpidi) unus-
tamine. RED puhul avalduvale avardunud teadvusele kuidagigi ligi 
pääsemiseks peame küsima, mis on tavateadvuse mina alternatii-
viks, kuidas see loodub ja kuidas seda tagurpidi konstrueerida. See 
tähendab, et esmalt tuleks koondada kokku eri distsipliinidest pärit 
teadmised minaga seotud filtrite kohta: alates arengupsühholoogiast, 
kognitiivteadustest ja tajupsühholoogiast kuni kultuuriteaduste ja 
meediauuringuteni välja.



Karo ja Parts · Mis tunne on olla surnud?	 27

Osa sellest tööst on tegelikult juba tehtud. Ülal sai juba viidatud Bruce 
Greysoni poolt psühhomeetriliselt adresseeritud paralleelidele RED ja 
müstiliste kogemuste vahel. Sellele lisaks on mälujäljega surmakoge-
musi (varasemas kirjanduses surmalähikogemusi) fenomenoloogiliselt 
võrreldud ka mitmesuguste droogidega (viimase aja kirjanduses eriti 
ketamiiniga – vt nt Leslie Muetzelfeldt ja kolleegid (Muetzelfeldt, et al. 
2008) ning Mary Sweeney ja kolleegid (Sweeney, et al. 2022)) seotud ja 
erinevaist patoloogilistest protsessidest lähtuvate kogemustega (eriti 
epilepsiaga – vt nt Karo käsitlust ekstaatilisest epilepsiast (Karo 2014)). 
Psühhomeetrilised paralleelid RED jt eriliste teadvusseisundite vahel 
ilmnevad tihti just teisenenud minatunde ning aja- ja ruumitaju kaudu, 
mis omakorda korreleeruvad sõlmtähtsusega ajualade deaktiveerumi-
sega (Newberg 2024, 76–78). 

Aga nendest korrelatiivsetest andmetest ei piisa. Esiteks tuleks mi-
natunde teisenemisega seotud deaktivatsioone süstemaatiliselt uurida. 
Tänaseni on erinevate spirituaalsete praktikate ja kogemustega seotud 
neurokorrelaate uuritud ennekõike ikkagi sellest vaatepunktist, millised 
ajualad on nendega seotult aktiivsed. Aga Platoni mõttes unustamise/
taasmeenutamise seisukohalt pakuvad huvi just deaktivatsioonid – 
antud juhul siis see, kuidas erinevad kognitiivsed (sh spirituaalsed) 
praktikad mõjutavad ja/või lõdvendavad minaga seotud tajufiltreid.

Teiseks – ja võib-olla veelgi olulisemalt (pidades silmas, et gamma-
lahvatuste teooria Parnia-poolne tõlgendus seab sisuliselt kahtluse 
alla kogu teadvuse neurokorrelaatide programmi) – tuleks minaga 
seotud tajufiltrite mõju kogemusele uurida senisest oluliselt enam 
kultuuri- ja sotsiaalteaduslikult ning siduda need andmed olemasole-
vate tajupsühholoogiliste ja neuroteaduslike andmetega. Kui mõelda 
nt sellisele mõistele nagu neuroturundus, siis võib-olla on siin, millest 
eeskuju võtta. Minateadvus ei ole üksnes neuropsühholoogiliste filtrite 
produkt – see, millisena end kogeme, on mõjutet ka tervest müriaadist 
kultuurilis-sotsiaalseist filtreist, olgu need siis sotsiaalmeedia kujun-
datud ootused iseendale, võimusuhted vms. Vähemalt meie teada pole 
minateadvust seni neid kaht suurt perspektiivi seondavalt süstemaati-
liselt uuritud (kui me eksime, siis palun andke meile artikli päises ära 
toodud aadressidel märku – oleksime väga tänulikud).13

13	 Siinse artikli toimetamisfaasis küsis retsensent, miks ei ole me visandatavas 
uurimisprogrammis kasutanud andmestikke, mis on saadud mitmesuguste 
idamaiste mina detsentreerimisele suunatud jooga- ja meditatsioonitehnikate 



28	 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Last but not least, visandatud uurimisprogrammil peaks kindlasti 
olema ka praktiline, eksperimentaalne väljund ses osas, mis tunne siis 
ikkagi on olla surnud (resp avardunud teadvus RED puhul). Selle ekspe-
rimentaalse komponendi mõttes võiks katsetada erinevaid tänapäeva 
inimese seisukohalt mõistuspäraseid tehnikaid mina detsentreerimiseks 
(McNamara mudeli mõttes). Seesuguste tehnikate märksõnaks oleks 
empaatia ja eesmärgiks jõuda tasakaalustatuma enesepildini. Nende 
väljatöötamisel võiks mõelda eeskätt asjadele, mis aitavad inimesel näha 
iseend empaatilise kõrvaltvaataja positsioonilt (nt teadlik empaatia 
kultiveerimine nii maailma kui ka iseenda suhtes, teadlik armastava 
hoiaku kujundamine, mäng, loovtegevus, huumor jne – kõik, mis aitab 
kaasa (teadvuse) enesesse sulgunud kookonist väljapääsemisele). Sest 
ilmselt pole juhus, et RED üks olulisi fenomenoloogilisi „firmamärke“ 
on iseenda nägemine kõrvaltvaatajana. Ning ilmselt, nagu rõhutab Todd 
LeRoy Perreira, pole ka juhus, et maailma suured religioonid on alati 
rõhutanud vajadust olla surmast sügavalt teadlik juba eluajal (vt nt ars 
moriendi) (LeRoy Perreira 2010). Sest ülalkõneldu valgel võib tõepoolest 
olla, et surmateadvus on tegelikult elavam ja elutervem teadvus kui see, 
millega oleme igapäevaselt tuttavad.

Lõpetuseks

Oleme esitanud kokkuvõtte surmauuringute valdkonna uusimast RED 
teooriast ja selle kriitikast ning näidanud, et suures plaanis ei muuda 
see intellektuaalset patiseisu, millest eelmises artiklis kirjutasime. Küll 
aga muudab selles leiduv surma hämarala kontseptsioon mõnevõrra 

uurimisest. See on kõigiti õigustatud tähelepanek, sest nt budismis on mina 
illusoorsus üks läbivaid teemasid. Markeerisime küll ära, et surmateadvuse 
kultiveerimine on kõigis suurtes maailmareligioonides oluline teema, aga ei 
avanud seda pikemalt. Selle põhjus on üheltpoolt proosaline: juba ainuüksi vas-
tavasuunaliste budistlike praktikate üldsõnalinegi vaatlus eeldaks tervet eraldi 
käsitlust. Kui uurimisprogramm käivitub, siis tuleb see materjal kahtlemata 
„lauale“. Siinse artikli jaoks olnuks see aga lihtsalt liiga suur tükk. Teisalt on 
põhjus sisuline. Skitseeritava uurimisprogrammi fookus on tajufiltrite käsitle-
misel pööratud perspektiivist (deaktivatsioonide kaudu). Leidub küll andmeri-
du, milles kajastatakse mina detsentreerimisega seotud praktikaid. Aga need ei 
adresseeri teemat meie poolt pakutavast pööratud perspektiivist. Olemasoleva-
te andmete seosed viimasega tuleb suuresti alles luua. Vt ka märkusele järgne-
vat põhiteksti.



Karo ja Parts · Mis tunne on olla surnud?	 29

kujunenud patiseisu laadi, sest surm ei ole selle valgel enam on-off-sei-
sund, nagu varem arvati. Sõltumata sellest, kas lähtuda RED selgitamisel 
naturalismist või dualismist, saab Parnia argumentide põhjal näidata, 
et vähemalt nimetet hämarala mõttes ei kaasne füüsilise surmaga mitte 
teadvuse hääbumine, vaid avardumine. Viimane hõlmab kohtumist 
armastava valgusega, vabanemistunnet jms ega ole neuropsühholoogi-
liselt tõenäoliselt seotud mitte niivõrd mingite ajualade aktiveerumise, 
kuivõrd minateadvusega seotud tajufiltrite väljalülitumisega.

Seesugust filtrite väljalülitumist ei pea tingimata seostama ainult 
surmaga. Midagi samalaadset toimub vähemal määral ka seksuaalse 
ja spirituaalse ekstaasi käigus. See tähendab, et õndsalik surmatead-
vus on vähemalt teatud määral kättesaadav ka elavatele. Ent ligipääs 
sellele on raskendatud, kuna õpitud ja võõrandav vääridentifikat-
sioon oma teadvusliku minaga on sügavalt kohastumuslik ja „otseliini“ 
oma hingega ei kannataks meie tajuaparaat ilmselt välja. Poeetiliselt 
öeldes: mina-prillid on tarvilikud, kaitsmaks maist loomakest taeva-
liku armastaja eest. Selget nägemist (õndsalikku surmateadvust) ei 
kannataks maine loomake välja. Seetõttu saavad meie pilguheidud 
surmateadvusse olla elu ajal kahjuks või õnneks tõesti vaid põgusad – 
nagu Paulus kirjutabki. Ning otsekohtumine oma hingega peab jääma 
ootama teispoole rajajoont.

Seniks aga tuleks kindlasti uurida, kuidas minateadvusega seotud 
filtrite haaret elutervel viisil lõdvendada, neid n-ö tagurpidi konst-
rueerida. Sest, nagu ülal öeldud, elamine permanentses vääridentifi-
katsioonis ei saa olla jätkusuutlik. Meie arvates annab sellest tunnis-
tust lääne heaoluühiskondades järjest aktuaalsemaks muutuv vaimse 
tervise probleem. Olukorras, kus traditsioonilised religioonid (mis 
minateadvusega seotud võõrandumist kõnetada ja leevendada püüavad) 
inimesi enam ei kõneta ning kus uue meedia kaudu levivad uusvaimsed 
praktikad on üles ehitatud just isikliku vaimse arengu motiivile (taas 
minateadvus!), oleks sellesuunaline teaduslik uurimisprogramm meie 
hinnangul akuutselt vajalik.

Selle raames tuleks erinevate distsipliinide ristumispunktis vaadelda, 
kuidas teadlik minapilt loodub, millist rolli mängivad selle kujunemisel 
sotsiaalsed rolliootused, isikliku ajalooga seotud motiivid, õpitud usku-
mused, meedia kaudu tingitud ja sageli ebateadlikud ootused sellele, 
mis üldse on püüdlemist väärt jne. Seejärel tuleks katsetada erinevaid 
tänapäeva inimesele arusaadavaid eksperimentaalseid tehnikaid mina 
detsentreerimiseks eesmärgiga jõuda tasakaalustatuma enesepildini. 



30	 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Seesuguste tehnikate väljatöötamisel tuleks mõelda eeskätt asjadele, 
mis võiksid aidata inimest näha iseend empaatilise kõrvaltvaataja 
positsioonilt (teadlik empaatia nii maailma kui ka iseenda suhtes, 
teadlik armastava hoiaku kultiveerimine, mäng, loovtegevus, huumor 
jne – kõik, mis aitab kaasa (teadvuse) enesesse sulgunud kookonist 
väljapääsemisele). Kõik see võiks meie arvates aidata elavail natukegi 
kogeda, mis tunne on olla surnud. Ehk teiste sõnadega, mis tunne on 
olla päriselt elus – või vähemalt natuke elusam.

Kasutatud kirjandus

Austin, James H. 2006. Zen-Brain Reflections. Cambridge, Massachus-
setts: The MIT Press.

Baijal, Shruti ja Narayanan Srinivasan. 2010. „Theta Activity 
and Meditative States: Spectral Changes During Concentrati-
ve Meditation“. Cognitive Processing 11 (1): 31–38. doi: 10.1007/
s10339-009-0272-0.

Beauregard, Mario, Eveline Landry St-Pierre, Gabrielle Rayburn, et 
al. 2012. „Conscious Mental Activity During a Deep Hypothermic 
Cardiocirculatory Arrest“. Resuscitation 83 (1): e19. doi:10.1016/j.
resuscitation.2011.09.027.

Borjigin, Jimo, Uncheol Lee, Tiecheng Liu, et al. 2013. „Surge of Neu-
rophysiological Coherence and Connectivity in the Dying Brain“. 
PNAS 110 (35): 14432–14437. doi:www.pnas.org/cgi/doi/10.1073/
pnas.1308285110.

Chawla, Lakhmir S., Seth Akst, Christopher Junker, et al. 2009. „Sur-
ges of Electroencephalogram Activity at the Time of Death: a Case 
Series“. Journal of Palliative Medicine 12 (12): 1095–100. doi:10.1089/
jpm.2009.0159.

Eccles, John. 1970. Facing Reality: Philosophical Adventures by a Brain 
Scientist. New York: Springer-Verlag.

Evans Bush, Nancy. 2009. „Distressing Western Near-Death Expe-
riences: Finding a Way Through the Abyss“. The Handbook of 
Near-Death Experiences: Thirty Years of Investigation, toimetanud 
Janice Miner-Holden, Bruce Greyson ja Debbie James, 63–86. Santa 
Barbara, California: Praeger Publishers.

Georgiadis, Janniko R., Rudie Kortekaas, Rutger Kuipers, et al. 2006. 
„Regional Cerebral Blood Flow Changes Associated with Clitorally 

doi: 10.1007/s10339-009-0272-0
doi: 10.1007/s10339-009-0272-0
doi:10.1016/j.resuscitation.2011.09.027
doi:10.1016/j.resuscitation.2011.09.027
doi:www.pnas.org/cgi/doi/10.1073/pnas.1308285110
doi:www.pnas.org/cgi/doi/10.1073/pnas.1308285110
doi:10.1089/jpm.2009.0159
doi:10.1089/jpm.2009.0159


Karo ja Parts · Mis tunne on olla surnud?	 31

Induced Orgasm in Healthy Women“. European Journal of Neu-
roscience 24 (11): 3305–3316. doi: 10.1111/j.1460-9568.2006.05206.x.

Greyson, Bruce. 2014. „Congruence Between Near-Death and Mys-
tical Experience“. The International Journal for the Psychology of 
Religion 24 (4): 298–310. doi:10.1080/10508619.2013.845005.

Greyson, Bruce, Emily Williams Kelly ja Edward F. Kelly. 2009. „Expla-
natory Models for Near-Death Experiences“. The Handbook of Ne-
ar-Death Experiences: Thirty Years of Investigation, toimetanud Janice 
Miner Holden, Bruce Greyson ja Debbie James, 213–234. Santa 
Barbara, California: Praeger Publishers.

Greyson, Bruce, Pim van Lommel ja Peter Fenwick. 2022. „Commen-
tary: Enhanced Interplay of Neuronal Coherence and Coupling in 
the Dying Human Brain“. Frontiers in Aging Neuroscience 14: 899491. 
doi:10.3389/fnagi.2022.899491.

Hall, Calvin S. ja Vernon J. Nordby. 2007. Sissejuhatus Jungi psühholoo-
giasse. Tallinn: Väike Vanker.

Karo, Roland. 2014. „Ekstaas ja epilepsia: seksist spirituaalsuseni – 
patoloogia pingeväljas“. Usuteaduslik Ajakiri 66 (1): 62–83.

Karo, Roland ja Annabel Parts. 2024. „Hiina serviis ja roosa elevant: 
kuninga paljast taguotsast surmalähikogemusteni“. Usuteaduslik 
Ajakiri 87 (3): 40–73. doi:10.23675/ua.v87i3.24683.

Karo, Roland ja Meelis Friedenthal. 2008. „Kenosis, Anamnesis, and 
our Place in History: a Neurophenomenological Account“. Zygon 
43 (4): 823–836. doi:10.1111/j.1467-9744.2008.00962.x.

Kasak, Enn. 2006. „Mis tunne on olla loll?“. Vikerkaar 1-2: 112–125.
LeRoy Perreira, Todd. 2010. „„Die before you die“: Death 

Meditation as Spiritual Technology of the Self in Is-
lam and Buddhism“. The Muslim World 100 (2-3): 247–267. 
doi:10.1111/j.1478-1913.2010.01319.x.

McNamara, Patrick. 2009. The Neuroscience of Religious Experiences. 
New York, NY: Cambridge University Press.

Miner Holden, Janice. 2009. „Veridical Perception in Near-Death Expe-
riences“. The Handbook of Near-Death Experiences: Thirty Years of Inves-
tigation, toimetanud Janice Miner Holden, Bruce Greyson ja Debbie 
James, 285–212. Santa Barbara, California: Praeger Publishers.

Moody, Raymond A. 1975. Life After Life: the Investigation of a Phenome-
non – Survival of Bodily Death. St. Tracy, CA: Mockingbird Books.

Moody, Raymond A. ja Paul Perry. 2024. Elujärgse elu tõendid: 7 põhjust 
uskuda, et elu kestab pärast surma. Tallinn: Suur Puu.

doi: 10.1111/j.1460-9568.2006.05206.x
doi:10.1080/10508619.2013.845005
doi:10.3389/fnagi.2022.899491
doi:10.23675/ua.v87i3.24683
doi:10.1111/j.1467-9744.2008.00962.x
doi:10.1111/j.1478-1913.2010.01319.x


32	 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Muetzelfeldt, Leslie, Sunjeev K. Kamboj, H. Rees, et al. 2008. „Jour-
ney through the K-hole: Phenomenological Aspects of ketamine 
use“. Drug and Alcohol Dependence 95 (3): 219–229. doi:10.1016/j.
drugalcdep.2008.01.024.

Nagel, Thomas. 1974. „What Is It Like to Be a Bat?“. The Philosophical 
Review 83 (4): 435–450.

Newberg, Andrew. 2024. Sex, God, and the Brain: how Sexual Pleasure 
gave Birth to Religion and a Whole Lot More. Nashville, Tennessee: 
Turner Publishing.

Parnia, Sam. 2024. Lucid Dying: the New Science Revolutionizing how we 
Understand Life and Death. New York: Hachette Books.

Parnia, Sam, Stephen G. Post, Matthew T. Lee, et al. 2022. „Guidelines 
and Standards for the Study of Death and Recalled Experiences of 
Death – a Multidisciplinary Consensus Statement and Proposed 
Future Directions“. Annals of the New York Academy of Sciences 1511 
(1): 5–21. doi: 10.1111/nyas.14740.

Parnia, Sam, Tara K. Shirazi, Jignesh Patel, et al. 2023. „AWAreness 
during Resuscitation – II: a Multi-Center Study of Consciousness 
and Awareness in Cardiac Arrest“. Resuscitation 191: 109903. doi: 
10.1016/j.resuscitation.2023.109903.

Rhodes, Michael Craig. 2007. The Sense of the Beautiful and Apopha-
tic Thought: Empirical Being as Ikon“. Zygon 42 (2): 535–552.

Shaw, Nigel A. 2024. „The Gamma-Band Activity Model of the Ne-
ar-Death Experience: a Critique and a Reinterpretation“. F1000Re-
search 13: 674. https://doi.org/10.12688/f1000research.151422.2.

Sweeney, Mary M., Sandeep Nayak, Ethan S. Hurwitz, et al. 2022. 
„Comparison of Psychedelic and Near-Death or Other Non-Ordi-
nary Experiences in Changing Attitudes About Death and Dying“. 
PLoS ONE 17 (8): e0271926. https://doi.org/10.1371/journal.
pone.0271926.

Vicente, Raul, Michael Rizzuto, Can Sarica, et al. 2022. „Enhanced 
Interplay of Neuronal Coherence and Coupling in the Dying Hu-
man Brain“. Frontiers in Aging Neuroscience 14: 813531. doi:10.3389/
fnagi.2022.813531.

doi:10.1016/j.drugalcdep.2008.01.024
doi:10.1016/j.drugalcdep.2008.01.024
doi: 10.1111/nyas.14740
doi: 10.1016/j.resuscitation.2023.109903
doi: 10.1016/j.resuscitation.2023.109903
https://doi.org/10.12688/f1000research.151422.2
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0271926
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0271926
doi:10.3389/fnagi.2022.813531
doi:10.3389/fnagi.2022.813531

