325. aasta Nikaia sinodaal-
usutunnistus ja sinodaalortodoksia

Tarmo Toom

Abstract

The Synodal Creed of Nicaea (325) and Synodal Orthodoxy

This article is derived from a lecture presented at a mini-conference held on
June 5, 2025 at the University of Tartu, convened to commemorate the 1700th
anniversary of the Council of Nicaea. While it touches upon the broader his-
torical context of the Alexandrian crisis, the Synod of Antioch, and the role
of Emperor Constantine, its primary aim is to elucidate the text of the Nicene
Creed of 325. This creed, composed of several doctrinal clauses, is best under-
stood as a verbum breviatum - a condensed articulation of Scripture - intend-
ed specifically to affirm the full divinity of the Son. As such, the Creed of 325
constitutes the earliest formal expression of synodal orthodoxy. It was not
employed in baptismal rites prior to its revision in 381. Nevertheless, the text
includes certain theologically contentious expressions, such as 6uoodvciov and
vrootaocewg fj ovoiog. A subsequent discussion explores the possible meanings
of these words/expressions.

Keywords The Creed of Nicaea (325) - Constantine - Areios and Eusebius of
Nicomedia - the full divinity of the Son - duoovG10V - VrocTACEMG T} OVGiNG

Kontaktinfo: Tarmo Toom, Tartu Ulikooli usuteaduskonna kiilalisteadur,
tarmo.toom@ut.ee


https://doi.org/10.23675/ua.v88i1.26305

Tarmo Toom - 325. aasta Nikaia sinodaalusutunnistus ja sinodaalortodoksia 107

Jargnev on Usuteadusliku Ajakirja tarbeks kohandatud ettekanne, mis
peeti Tartu iilikoolis 5. juunil 2025, konverentsil ,,Uhine tunnistus”.
Selle konverentsiga tihistati 1700 aasta m66dumist Nikaia kirikukogust.
Usuteaduslik Ajakiri oli oma iile-eelmises numbris lahkelt avaldanud
mu varem kirjutatud artikli ,,Nikaia usutunnistuse 1700. aastapdevaks*
(87/3 [2024]: 117-136), milles kisitlesin peamiselt 325. aasta oikumeeni-
lise kirikukogu kulgu ja probleeme selle ajaloolise rekonstrueerimisega.
Et teemasid mitte korrata, keskendus minu ettekanne seekord usutun-
nistusele kui sellisele, selle eri vormile - sinodaalusutunnistusele - ning
325. aasta usutunnistuse tekstikujule ja teoloogiale.!

Verbum breviatum

Alustaksin usutunnistuse mdistest, sest on litkkumisi ja kirikuid, mis on
n-0 vaktsineeritud usutunnistuste vastu, pidades neid eht-harnacklikult
nii ,,puhta usu” kreekaparaseks filosoofiliseks moonutuseks kui ka sola
scriptura printsiibi rdigeks rikkumiseks.

Patristilisel perioodil - s.t siis, kui usutunnistused tekkisid - peeti
usutunnistusi Piibli lithikokkuvéteteks, mitte millekski eraldiseisvaks ja
Piiblile vastanduvaks. Esines ju Piibliski moiste millegi lithendamisest.
Rm 9:28 vanaladinakeelne tekst iitleb: ,,Sest 16plikult ja kiiresti teeb
Issand tdeks oma lithendatud séna [verbum breviatum] [...]”. Samuti
iitles Jeesus: ,,Armasta oma Jumalat [...] ja armasta oma ligimest [...]
Neis kahes kdsus on koos kogu Seadus ja Prohvetid” (Mt 22:37-40).
Keegi ei kurtnud, et taoline kaheosaline siinopsis oleks kdsudpetusele
midagi lisanud. Pigem toi see esile kdige olulisema. Teisisonu, Jeesuse
lithikokkuvéte ei olnud sugugi vahem ,,piibellik” kui kogu kdsudpetus!
Nii on ka Mt 7:12-ga: ,KGike siis, mida te iganes tahate, et inimesed
teile teeksid, tehke ka nendele! See ongi Seadus ja Prohvetid.” Tegemist
on radikaalselt kokkusurutud lithikirjeldusega heebrea piihakirjast,
ilma et see kuidagi seadusele ja prohvetitele liiga oleks teinud vdi neile
vastandunud.

Lisaks ka méned kirikuisade tsitaadid! Johannes Cassianus (4. saj)
kirjutab: ,,[Usutunnistus on] lithike sdna (breviatum verbum), mille Issand
koostas ususdnadest mdlemas testamendis. Nonda sai kogu piihakirja

! Sinodaalusutunnistus tdhendab kirikukogul vastuvoetud usutunnistust ja sinodaal-
ortodoksia kirikukogul aktsepteeritud diget usku.



108 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

tdhendus surutud ménesse lausesse [...] ja kogu Seadus lithendatud
vormelisse” (inc. 6.4). Jeruusalemma Kiirillos (4. saj) seletab: ,, Just nagu
vaike sinepiva sisaldab endas suurt puud, nii sisaldab ka usutunnistus
endas kogu jumalikku tarkust nii vanas kui uues testamendis” (cath.
5.12). Aquileia Rufinus (4. saj.), iiks esimesi apostliku usutunnistuse
kommenteerijaid, iitleb: ,,Usutunnistus koostati Issanda poolt antud
elavatest kivikestest ja parlitest”, ja nende all métleb Rufinus Jeesuse
Opetusi (exp. symb. 2). Augustinus seletab omakorda: ,,S6nad, mida
te olete kuulnud [s.t usutunnistuse sdnad], on pillutatud Piiblis igale
poole” (s. 398.1). Katehheetidele selgitab ta, et ,,Kdik, millest te kuulete
usutunnistuses, on juba iiles loetletud jumalikes piihakirja dokumen-
tides” (s. 212.2).

Siinkohal véiks lisada sedagi, et Piiha Rooma keisririigi pea Karl
Suur andis 9. sajandi alguses korralduse retsiteerida usutunnistust
pérast evangeeliumi liturgilist lugemist, sest tegu oli Piiblis deldu lii-
hikokkuvottega. Sellest alguse saanud kauni tava ametlikustas paavst
Benedictus VIII aastal 1014. Uks 6.-7. sajandi evangeeliumite unt-
siaal-koodeks (E, 07) lisas usutunnistuse piiblikoodeksi paris 16ppu (FaFo
§327) - eks ikka selleks, et vitta evangeeliumites 6eldu kokku mone
lithikese ja meeldejddva lausega! Et 6elda: ,,See ongi Seadus, Prohvetid
ja evangeelium!”

Niisiis, muistsetel kristlastel oli 1) Pauluse viljend verbum breviatum
ja 2) Kristuse eeskuju piihakirja 6petuse lithendamisest meeldejddva-
tesse vormelitesse. Need kaks pdhjust toodigi esile, kui hakati usku
viljendama lithikeste usutunnistuslike lausetega. Oldi veendunud, et
see, millest pithakiri radkis pikalt ja laialt, on lithidalt kokku vdetud
usutunnistuses.

Nditeks kui votta Priscillianuse ladinakeelne usutunnistus - vanuselt
teine sdilinud deklaratiivne apostlik usutunnistus (380-381) -, siis see
on komponeeritud catena p6himattel; st piihakirjast véetud ahel-tsi-
taatide abil. Priscillianus mainib iiht usutunnistuse klauslit ja seejdrel
tsiteerib piihakirja, kasutades sissejuhatavat lauset ,,nagu on kirjutatud
(sicut scribtum est)” (Tract. 2; Conti 2010, 71-73; Toom 2014a, 473). Sellest
ilmneb, et usutunnistust ei peetud kuidagimoodi Piibli konkurendiks,
vaid pigem Piibli lithikokkuvétteks, verbum breviatum’iks.

P3himdte, et usutunnistus on ,,piibellik” Piibli kokkuvéte, on tdene
ka Nikaia sinodaalusutunnistuse puhul, vilja arvatud paar tehnilist
terminit ja anateemid (Williams 2006, 185-186). Otseseid piihakirja
tsitaate on kiill vaid kaks (tabelis rasvases triikis: Jn 1:3; 1Kr 8:6 ja 2Tm



Tarmo Toom - 325. aasta Nikaia sinodaalusutunnistus ja sinodaalortodoksia 109

4:1; 1Pt 4:5), kuid kdik iilejadnu tugineb piiblitekstidele (Kinzig 2024a,
32). Laia semantilise viljaga oskussdnade ousia ja homoousios kasutamine
pShjustas mdistagi siitidistuse ,,mitte-piibellike” sGnade tarvitamises,
kuid see nditab omakorda ilmekalt, et kdike tilejddnut peeti jarelikult
»piibellikuks”.

Tabelis on klauslitele lisatud vaid méned nditlikud kirjakohad:

Motevopev €ig Eva OOV Tatépa mavtokpatopa — 5M 6:4; 1Kr 8:6; 2Kr 6:18;
Ef 4:6; 1Ms 17:1; 2Ms 6:3

TAVTWV 0PATOV T€ Kal dopdtwyv oty - Kl 1:16

Kai gi¢ £va kUprov - 1Kr 8:6; Ef 4:5-6

'Incodv Xptotov Tov vidv Tol Oeod - Mt 3:17, 14:33, 16:16

yevvnBévta €k tod matpog - Ps 2:7; Jh 1:14; Hb 1:5

UOVOYEVT] TOUTESTLY €K TR 0VGiag ToD Tatpdg - Jh 1:14,18, 3:16; Hb 1:3
(tfic bmooTdoEwe)

00V €k Oeo0 - Jh 1:1, 20:28

@OQOC €K @WTOC - Ps 27:1; Jh 8:12; 1Jh 1:5

0e0v AANnO1vOV €k B0 dAnO1voD - Jr 10:10; Jh 17:3

yevvn0évta oo oinOévta - Ps 2.7

ouoovao1ov T¢ Tatpi - Jh 10:30, 14:10

81 00 T mévTa Eyéveto T TE £V T 0Vpave kal T &v THi i - 1Ms 1:1; Js
42:5; Jh 1:3a; 1Kr 8:6b

OV Ot Mudg Toug avOpwMouG Kai did TV NUeTépav cwtnpiav kateAOdvta
-1k 19:10; Jh 6:33; 1Ts 5:9

Kol capkwOévta évavOpwnioavta - Jh 1:14; Rm 1:3; Fl 2:7; 1Jh 4:2
na@ovta - Mk 8:31; Lk 17:25; F1 2:8

Kol Gvaotdvta T tpitn nuépa - Lk 24:7, 46; 1Kr 15:4

aveABOVTa £1¢ TOUC ovpavovg - Lk 24:51; Ap 1:10

£pxOpevov kpivat {Hvtag Kai vekpoug - Ap. 10:42; Rm 2:16; 2Tm 4:1; 1Pt
4:5

Kai i¢ T0 &ylov nvebua - Jh 14:26; Ef 1:13

Mitmeklauslist usutunnistust kui verbum breviatum’i hakati tarvitama
ristimisriitusel ja sajandeid hiljem ka armulaua-teenistustel. Ristimisel
tarvitati usutunnistust kiisivas kdneviisis ja enamasti algussonadega



110 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

»Mina usun”. Katehheetide harimisega, riitustega traditio ja redditio
symboli, sai eludiguse ka deklaratiivne usutunnistus ning liturgiliste
usutunnistuste kasutamisega iithtlasi sGnastus ,,Meie usume”.

Sinodaalusutunnistus

325. aasta Nikaia kirikukogul heakskiidetud usutunnistus oli usutun-
nistuste ajaloos uus fenomen. Tegemist on esimese sinodaalusutun-
nistusega. Veelkord, sinodaalusutunnistused on usutunnistused, mida
aktsepteerisid kirikukogudel kogunenud piiskopid (Lyman 2024).

Sinodaalusutunnistuste teke olid seotud ariaanluse tiiliga (uuemas
kirjanduses kutsutakse seda kiill neutraalsemalt Aleksandria tiiliks),
mis puhkes 320-ndatel aastatel. Teatavasti oli see iiks varakristluse
suurimaid kontroverse, mis pShjustas taolise symbolon’ide kirjutamise,
et 4. sajandit peetakse digustatult sinodaalusutunnistuste sajandiks.?

Siinkohal meenutaksin vaid mdnda seika hiljuti korduvalt iimber-
hinnatud Aleksandria tiilist (nt Barnes 1998, 47-51; Lhr 2006a ja 2006b;
Williams 2001, 247-267), mis omavad tdhtsust just sinodaalusutunnis-
tuste jaoks.

320-ndate aastate alguses kutsus Aleksandria piiskop Aleksander
kokku Egiptuse ja PGhja-Aafrika kirikukogu, et mdista hukka Areiose
vaidetavalt ekslikud kristoloogilised vaated® ja loomulikult tema al-
lumatus Aleksandrile. Areios oli nimelt kirjutanud usutunnistuse (ep.
Alex.), millele ta kogus oma pooldajate allkirju.

Aastatel 323-324 vastas Aleksandria piiskop Aleksander omapoolsete
usutunnistustega He philarchos ja Henos somatos. Mélemad, nii Areios
kui Aleksander, kasutasid juba olemasolevaid traditsioonilisi vorme-
leid, millele nad andsid sGnastuse, mis oli nende arvates ortodoksne ja
apostlik. Probleem oligi ju selles, et Aleksandrias (nii nagu enamasti ka
igal pool mujal) lihtsalt ei olnud veel iihist ja fikseeritud usutunnistust,
mida kdik oleksid rédmuga vGinud tunnistada.

2 Oxfordi neljakditelises usutunnistuste antoloogias (Kinzig 2017) on Nikaia ja
Konstantinoopoli kirikukogude vahelisest ajast toodud 166 lehekiilge usutun-
nistusi ja usutunnistuslikke dokumente!

3 Tiili oli ilmselt pShjustanud Op 8:22 tdlgendamine. Hilarius kutsus seda kirja-
kohta ,,nende [s.t homoiosolaste] tormi kdige véimsamaks laineks” (Trin. 12.1)
ja Kaisarea Basilios ,,sdjavdebaasiks, millest nad korraldavad oma usuvastaseid
riinnakuid” (c. Eun. 2.20).



Tarmo Toom - 325. aasta Nikaia sinodaalusutunnistus ja sinodaalortodoksia 111

Aastal 324 saatis keiser Konstantinus, kes oli Aleksandri ja Areio-
se tiili parast ,,pisarateni murtud” (sic!) (Eusebios, v. Const. 2.72.1),
Cérdova Ossiuse koos oma kirjaga Aleksandriasse (ep. Alex. Ar.).* Va-
litseja kiri ndudis ,,mattetute arutelude” kohest 16ppu (ep. Alex. Ar.
4, 6 ja 8). Tema arust tuli hiarrasmehelikult sallida mdneti erinevaid
arusaamu, eriti kui need puudutasid teemasid, mis nagunii kdivad iile
inimm@Gistuse. Kuid teatavasti ei anna usku korraldustega kujundada.
Tiili kestis edasi.

Koheselt kutsuti kokku ka Antiookia kirikukogu (324-325), mis val-
jendas oma seisukohti usutunnistuselaadses dokumendis ning mdistis
hukka Areiose ja tema kaaskonna vaated (ep. syn.).

Seejdrel toimus aastal 325 Nikaia kirikukogu - esimene oikumeeniline
kirikukogu -, mis tunnistas ortodoksset, ariaanluse-vastast usku oma
kuulsa sinodaalusutunnistuse ja anateemidega. Selle 1700ndat aasta-
pédeva me tanavu tdhistamegi. Nikaia kirikukogu toimus eelkdige nende
hukkamgistmiseks, ,,kes olid Areiosega sama meelt” ja ,,olid unustanud
piihakirja ja apostliku dpetuse”, nagu viitis Antiookia kirikukogu (ep.
syn. 14). Keisri sGnade kohaselt oli Nikaia kirikukogu eesmirgiks saa-
vutada ,,kdikide iiksmeel” (ep. Nicomed. 13), ,,iiks usk, puhas armastus
ja religioosne iiksmeel” (ep. eccl. 1).

Riikides sinodaalusutunnistuste tekkest, tulekski alustada Antiookia
kirikukogust (324 vai 325. aasta alguses), millel voeti vastu esimene®
teadaolev ,,sinodaalusutunnistus”.® See on kiillaltki pikk tekst, koos
seletuste ja teoloogiliste arendustega ning rohkete piihakirjatsitaati-
dega. Jutumirke on kasutatud selle pérast, et formaalselt ei ole siiski
tegemist lithikestest klauslitest koosneva usutunnistusega ja keegi ei
ole seda kunagi kutsunudki ,,usutunnistuseks, millega meid ristiti”,
nagu tavatseti 6elda paris usutunnistuste puhul.

Antiookia ,,sinodaalusutunnistuse” tekst esineb kirikukogu ringkir-
jas (ep. syn. 8-12), mille autoriks on kas Cérdova Ossius v6i Antiookia
Eusthatius (Simperl 2024). Ent paljud siiski kahtlevad selle ringkirja

*  On ka argumenteeritud, et see kiri saadeti hoopis Antiookia kirikukogule (Par-
vis 2006).

5 Antiookia ,,sinodaalusutunnistus” on esimene, sest dokumenti pealkirjaga
Ekthesis tes pisteos, mis mdistis hukka Samosata Pauluse 268. aasta Antiookia
kirikukogul (Giulea 2018), ei saa pidada usutunnistuseks (FaFo §126).

¢ Antiookia ,,sinodaalusutunnistus” on siilinud siiiiriakeelses tdlkes ja kreeka
keelde tolkis selle Eduard Schwartz aastal 1905.



112 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

autentsuses (nt Strutwolf 2011)’, ja seda peamiselt kahel p&hjusel.
Esiteks, 4. ja 5. sajandi kirjanduses ei esine iihtki viidet Antiookia ,,si-
nodaalusutunnistusele”, mis on daretult kummaline, eriti kui see tde-
poolest kisitles nii olulisi teoloogilisi seisukohti, nagu seda oli Jumala
Poja tdisjumalikkuse tunnistamine (Johnson 2021, 204-205). Teiseks,
Kaisarea Eusebios ei maini kordagi enda osalust Antiookia kirikukogul,
radkimata enda hukkaméistmisest sellel sinodil ja talle antud rehabi-
liteerimise vdimalusest Nikaia kirikukogul (ep. syn. 14-15).

Sestap on oletatud, et Antiookia ,,sinodaalusutunnistuse” puhul
voib olla tegu hoopis 350-ndatel aastatel kirjutatud ariaanluse vastase
voltsinguga.® Ent isegi kui peaksime Antiookia ,,sinodaalusutunnistuse”
korvale jatma kui osava vdltsingu, oleks meil vaid iiks Nikaia usutun-
nistuse kirjalik allikas vadhem. Aleksandri ja Areiose vastasseisu teke on
igal juhul ajalooliselt tdene ja tGestatav. Alternatiivselt voib Antiookia
kirikukogu ringkirja puhul olla tegemist autentse dokumendiga, mida
on hiljem oluliselt ja retrospektiivselt redigeeritud ldhtudes Nikaia
sinodaalortodoksiast (Brennecke ja Heil 2012).

Keiser Konstantinus

Esimese ,,péris” sinodaalusutunnistuse sonastamisel 325. aasta tileim-
peeriumilisel oikumeenilisel Nikaia kirikukogul oli kahtlemata oma
poliitiline kontekst. Siinkohal vaid iiks ndide riigivéimu asjasse sega-
tusest - keiser Konstantinuse riigimehelikust sekkumisest (Drake 2021;
Morales 2023) ja tema tasapisi vdimenduvast Areiose vastasusest (Elliott
1992).° Alates Elvira kirikukogust (314) kutsus justnimelt keiser kokku
suured kirikukogud. 5. sajandi kirikuloolane Sokrates tédes: , Kuna
keisritest on saanud kristlased, sdltub nendest ka kiriku kdekiik. Suured
kirikukogud ongi kulgenud nende tahte kohaselt” (hist. eccl. 5, Praef.).

7 Ringkirja autentsust on peale Strutwolfi artikli ilmumist kaitsnud Brennecke ja
Heil 2012, kuid kahtlejaid on endiselt (nt Kinzig 2024, 27, n. 9).

¢ Selliseid asju juhtus tihti, et hiljem komponeeriti véltsdokument, mis siis otse-
kui tdestas millegi toimumist varasemal ajal.

®  Varasemalt suhteliselt neutraalne Konstantinus teatas 325. aasta 16pul, et
ariaanluse tiili algas ,,Aleksandria Areiose rumalusega ja vbimendus l4bi Euse-
biuse ebanormaalse ja hivitust kiilvava innukuse” (ep. Nicomed. 13) ja soovis, et
Areiose milestusest ,,ei jaiks jilgegi” (ep. episc. pop. 2).



Tarmo Toom - 325. aasta Nikaia sinodaalusutunnistus ja sinodaalortodoksia 113

Konstantinus oli saanud impeeriumi ld4nepoolsete alade ja Licinius
idapoolsete alade keisriks. Kuid aastal 324 kaotas Licinius Konstantinu-
sele ja kaotaja tembeldati Kaisarea Eusebiose poolt sedamaid koledaks
kristluse tagakiusajaks (hist. eccl. 9.9.12, 10.8).

Liciniuse dukonnas oli aga endale teed rajanud iiks teine Eusebios, kes
oli oma teenete eest saanud Nikomeedia, keisri residentsi, piiskopitooli
(van Dam 2021, 23-27). Eusebiosest, kes juhtus olema Julius Julianuse,
s.o Liciniuse administratsiooni juhtivisiku sugulane, sai nii keisri naise
Konstantsia ndustaja (Sokrates, hist. eccl. 1.25) kui ka Areiose dpetuse
koige prominentsem kaitsja.'® Nikomeedia Eusebios kutsus kokku isegi
ithe kohaliku Bitiiiinia kirikukogu, mis ndudis, et Aleksandria Alek-
sander vdtaks Areiose tagasi kiriku osadusse (Diinzl 2007, 47; Urk. 5).

Kuid keiser Konstantinuse militaarne ja poliitiline edukus sundis
Nikomeedia Eusebiost, Liciniuse ehk , kurjuse tiiranni kompanjoni”,
manodverdama (Konstantinus, ep. Nicomed. 9). Ta saatis salasaadikud
uue keisri soosingut otsima (ep. Nicomed. 14). Samas, Nikomeedia Euse-
bios ei loobunud Areiost toetamast ja keeldus alla kirjutamast Nikaia
anateemidele (lib. poenit. 2; Philostorgius, hist. eccl. 2.1). See aga tihen-
das tagandamist, pagendusse saatmist (Philostorgios, hist. eccl. 1.9a)
... ja seejdrel kiiret armuandmist, nii et edaspidi vélgnes armusaanud
Eusebios Konstantinusele oma ustavuse ja poolehoiu.’ Hiljem, kui
riigiaparaat oli kolinud Nikomeediast, kus Konstantinus resideerus
aastatel 324-330, Konstantinoopolisse, saigi Eusebiosest keiser Kons-
tantinuse ristija'? ja Nikaiat pooldavate piiskoppide véimukaim nemesis
(Kannengiesser 2014).

Lisaks kirikukogu kokkukutsumisele, méaras keiser ka kirikukogu toi-
mumise koha. Kristoloogilise tiili tottu kokku kutsutud suur-kirikukogu
pidi kdigepealt kogunema Ankaras (Konstantinus, ep. episc.), linnas, mille
piiskopiks oli Markellos, Areiose ja Eusebiose teoloogiline pélisvaenlane.

1 Oma kirjas Nikomeedia Eusebiosele (322-323) viitis Areios, et ta on ,,ebadig-

laselt tagakiusatud papa Aleksanderi poolt kaikevditva tde parast, mida sinagi

[Nikomeedia Eusebios] kaitsed” (ep. Eus. 1).

Inimeste pagendusse saatmise ja neile armuandmise kiire vaheldumine oli

imperiaalse reaalpoliitika osa, mille tulemusena oli [dpptulemusena suhteliselt

vihe tegelikke ohvreid ja kiillaltki palju uusi, armu saanud, tdnulikke ja lojaal-

seid keisri alamaid.

2 Eusebiose saamine Nikomeedia piiskopiks (Sokrates, hist. eccl. 1.6) ja hiljem ka
Konstantinoopoli piiskopiks osutus vahepeal vastu vdetud Nikaia 15. kaanoni
jamedaks rikkumiseks (Tanner 1990, 13-13%).



114 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Suure kirikukogu kogunemine Nikomeedias oleks ehk olnud kaige
loogilisem, kuid Konstantinus ei tahtnud anda Nikomeedia Eusebiosele
lootust, et asjad hakkavad tema tahte kohaselt kulgema. Samas ei soovi-
nud keiser ka seda, et Eusebiose vastased saaksid mingi suure eelise. Ja nii
muutis Konstantinus viimasel hetkel esimese oikumeenilise kirikukogu
kokkusaamise kohaks... oma suveresidentsi Nikaias (Konstantinus, ep.
episc.;Jacobs, 2021, 76). Ilus ja tGene jutt sellest, et seal on parem kliima,
oli ilmselgelt vaid suitsukate. Oma kirjas nikomeedialastele avab keiser
pisut oma kaarte, 6eldes, et nende piiskop (s.t Nikomeedia Eusebios) ,,ei
ole kunagi minu poole hoidnud [...], vaid pettis mind ja 6nestas [mu
plaane], varjas oma salakavalat ndu [...] ja korraldas kdike just nii nagu
ta soovis” (ep. Nicomed. 14). Sestap Nikomeedia kirikukogu kogunemiseks
ei sobinud, sest see oli olnud keisri vaenlase Liciniuse pealinn ja tema
endise usaldusisiku Eusebiose territoorium. Nii et jdi Nikaia!

Suurkogu toimus keisri lahkel loal ja riigi kulul: piiskopid ja nende
kaaskonnad (ligikaudu 2000 inimest) sditsid kohale, s6id ja elasid keisri
palees, kus olid auvahtkonnad ja muu niisugune. Kiilalised kiilvati iile
kingitustega (Kaisarea Eusebios, v. Const. 3.6, 9-10, 15-16). Keiser hoo-
litses iihtlasi selle eest, et kdik tunnistaksid Nikaia seisukohti ja viiks
ellu vastuvdetud otsuseid. Pérast kirikukogu saadeti ringkiri kdikidesse
provintsidesse (ep. eccl.) ja Nikaia vastased hoiti moni aeg paguluses.”

Nikaia sinodaalusutunnistus

Niiiid aga tuleme uuesti 325. aasta Nikaia sinodaalusutunnistuse juurde,
mis on ka vormilt usutunnistus - ja mitte pelgalt usutunnistuse laadne
dokument nagu Antiookia ,,sinodaalusutunnistus” - lithike, kindlate
klauslitega, kolmese struktuuriga ja algab sGnaga motevopev.

13 Lihtudes oma unitariaanlikest veendumustest ja vttes Kaisarea Eusebiose
kirjeldust puhta tena, on hiljuti argumenteeritud, et keiser Konstantinus oli
tegelikult kriipto-subordinatsionist, kes soovitas kasutada méistet 6poovoiov,
tasakaalustamaks koiki iilejadnud usutunnistuse klausleid, sest pidas seda séna
subordinatsionistlikuks (Chandler 2021). Kui nii, siis jadb mdistatuseks subor-
dinatsionistide allajddmine ja pagendamine ning Eusebiose vajadus selgitada
oma kogudusele, miks ta aktsepteeris terminit 6uoovoiov. Pealegi, seda termi-
nit oli kasutatud ammu enne Konstantinust, kes Eusebiose viite kohaselt oli
soovitanud selle usutunnistusele lisada (ep. Caes. 7). Eusebios teadis viga histi,
et Konstantinus ei leiutanud seda séna (ep. Caes. 13).



Tarmo Toom - 325. aasta Nikaia sinodaalusutunnistus ja sinodaalortodoksia

115

Nikaia sinodaalusutunnistus (325)"

MotevoueV €ig Eva Bedv
TATEPA TTAVTOKPATOPX

Meie usume iihte(ainsasse)
Jumalasse,
koigevielisesse Isasse,

TAVTWV OPATAV TE KAL AOPATWV
TOINTHV

kdigendhtava ja ndhtamatu
Loojasse.

Kai £i¢ £va kUptov
"Incodv Xp1otdv TOV VIOV ToD Be0D

Ja [me usume] iihte(ainsasse)
Issandasse,

Jeesusesse Kristusesse, Jumala
Pojasse,

YEVVNOEvTa €K TOD TTATPOG
UOVOYEVT] TOUTESTLY €K TFiG 0VG1LaG
100 Tatpdg

Isast siindinusse,
s.t Isa olemusest ainusiindinusse,

0edv £k OeoD

[kes on] Jumal Jumalast,

PG €K WTOG

valgus valgusest,

0e0v AANO1VOV £k Be0D GANOIVOD

tdeline Jumal toelisest Jumalast.

yevvnBévta ov motnBévta

Siindinud, mitte loodud,

OuooUG10V TW TTaTPl

olemusiihtne Isaga,

8t 00 t& mévTa éyéveto
et a N g A
TOV 31’ NG Tovg avOpWTOLg
Kal d1a trv fueTépav cwtnpiav
kateABovta

kelle 14bi on loodud kéik

Kes meie, inimeste, parast
ja meie pddstmiseks on tulnud iilalt

Kal capkwOévta Evavlpwnroavia

ja lihaks saanud, (saanud)
inimeseks,

nafévta

kannatanud

Kol AvaoTdvTa Tfj TPt Nuépa

ja iiles dratatud kolmandal péeval,

aveAOOvTa £1¢ TOUE 0VPAVOUG

ldinud taeva[ste]sse

gpxouevov kpivai {Ovtag Kai
VEKPOUC

[ja] tuleb kohut mdistma elavate ja
surnute iile.

Kad £i¢ 6 &yrov mvedua

Ja [me usume] Pithasse Vaimusse.

14

FaFo §135c.




116 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Tovg 8¢ Aéyovtag 'Hv note 8te o0k |Need kes iitlevad, et oli aeg, mil teda
nv, ei olnud,
ko [piv yevvnOfvat ovk 1v, ja et enne kui ta siindis, teda ei
Kai 6t ’EE o0k Gvtwv gyéveto, olnud,
1 'E€ £tépag Unootdoews fj o0o1dg  |ja et ta tehti eimillestki
@doKovTag sivat voi kes vdidavad, et Jumala Poeg on
[A ktiotéV] A TpemToV muust hiipostaasist ehk olemusest,
7l GAAo1wTOV TOV Y1V T00 O0D, [ja et ta on loodud] ja muutlik
ToUTOUG avabepatilel 1) ayla ja teisenev,
kaBoAkr) kai anootoAikr) ékkAnoia. |katoolne ja apostlik kirik

mdistab hukka.

Nikaia kirikukogu aktid (acta) ehk ametlikud iilestidhendused ei ole
sdilinud (ja ei ole teada, kas neid kunagi iildse tehti). Seepérast ei ole
olemas ka Nikaia usutunnistuse originaalteksti. Kdige tuntum kreeka-
keelne Nikaia usutunnistuse tekst parineb Efesose kontsiili acta’dest
(431) (ACO, 11.7; Price ja Graumann 2022, 231). Kiirillos olevat autentse
tekstiversiooni Aleksandria arhiividest Efesosse kaasa votnud.

Ent lisaks Efesose kirikukogu acta’dele, tuleb Nikaia rekonstrueeritud
sinodaalusutunnistuse tdpse sdnastuse osas arvesse votta veel teisigi
allikaid. Kdige varasem siilinud variant leidub tihes Kaisarea Eusebio-
se kirjas (ep. Caes.) (talletatud Athanasiose, App. decr.-s). Sellele lisaks
on Athanasiose traktaadid De decretis (353) ja De synodis 359), mis olid
suunatud kdigi nende vastu, ,.kes vditlesid Jumala vastu” (sic!) (syn.
3). Athanasios ilmselt lisas anateemidesse séna ,,loodud” (] kt16T6V)
(kandilistes sulgudes), sest see puudub teistes sdilinud tekstivarian-
tides. Neile lisanduvad veel Nikaia usutunnistuse teksti tsiteerimine
hilisemates teostes, nagu néiteks Basileiose, ep. 125, Epiphaniose Pan.
72 ja Aleksandria Kiirillose traktaadid.®

Sdilinud kreekakeelsed tekstindited aga erinevad iiksteisest kasvdi
pisut ja seepérast radgitaksegi kdsikirjade pGhjal rekonstrueeritud usu-
tunnistuse kriitilisest tekstist koos tekstikriitilise aparatuuriga (Dossetti
1967, 226-241; FaFo §135; FNS 32; Tanner 1990, 5-5*; Wohlmuth 2002, 5).

Nikaia sinodaalusutunnistus on traditsionaalselt kolmeosaline (osi
eraldavad rasvased jooned):

+ esimene klausel Jumal Isast;

15 Téispikk nimekiri 32-st teadaolevast Nikaia usutunnistuse tekstist leidub Kinzig’i
antoloogias FaFo, kd 1, 291-292 ja Dossetti uurimuses 1967, 31-90, 215-217.



Tarmo Toom - 325. aasta Nikaia sinodaalusutunnistus ja sinodaalortodoksia 117

teine, laiendustega klausel kisitleb Poja igavest siindi Isast'® ja tédp-
sustab, et Poeg on ainusiindinu Isa olemusest (¢x tfi¢ ovoiag)?; lisab
litaanialaadse ,,Jumal Jumalast, valgus valgusest, tGeline Jumal tGeli-
sest Jumalast”; kinnitab seni 6eldut veel kahe klausliga: ,,Stindinud,
mitte loodud” ja ,,olemusiihtne (6poovciov) Isaga” ning lisab méned
soterioloogilised klauslid®;

kolmas, iililithike klausel Piihast Vaimust ja

anateemid, mis mdistavad hukka teise klausli laiendustele vastu-
kdivad arusaamad.

Kui varasemad usutunnistused kujunesid aja jooksul ja eelkdige ko-

guduse liturgilises praktikas, siis - nagu varem juba nimetasime - 325.
aasta sinodaalusutunnistus sénastati piiskoppide poolt ja kohapeal .
Eesmaérgiks oli luua ortodoksse usu etalon.”

Sinodaalusutunnistus oli tdepoolest novaatorlik ndhtus - autorisee-

ritud, avalik, legaalne dokument, mis defineeris ortodoksset usku kogu
kristliku kiriku jaoks ja retsiteeris tihiselt ,,Meie usume...”. Teisisdnu,
sinodaalusutunnistus on teoloogide ja kirikujuhtide tovahend. Huvitav

20

Keiser Konstantinus oli selle arusaamaga igati pari (Or. sanct. 4 ja 11).
Subordinatsionistide eelistus oli, et Poeg oli Isa tahtest, mitte tema olemusest
(Areios, Thalia; ep. Alex. 3). Alternatiivselt, Poeg véis olla ,,Jumalast [...] Isast”
(¢ 00 800 [...] €k matpdg) (Areios, Thalia), aga mitte Jumal Isa olemusest,

mis oli ainulaadne ja jagamatu. Ja isegi kui Poeg Geldi olevat Isa olemusest, et
tdhendanud see veel, et Pojal oleks olnud Isa olemus (Eusebios, ep. Caes. 9). Uks-
kaik mis pShjustel, Nikaia-Konstantinoopoli usutunnistus (381) jittis klausli éx
|G ovolag dra.

Selliste kristoloogiliste tipsustustega Nikaia sinodaalusutunnistus pigem
eemaldus valdavast filosoofilisest méattetrendist, kui et mugandus sellega.
Allutasid ju ,,paganlikud” filosoofid (s.t igat sorti platonistid) logose kindlalt
Ulitdiusele ning eitasid intelligiibse ja materiaalse maailma otsest kokkupuudet
ehk Jumala lihakssaamise vdimalikkust.

Ilmselt oli sinodaalusutunnistuse koostajaks mingi viiksem teoloogiline komi-
tee, sest, Eusebiose sdnade jirgi, Nikaia usutunnistus ,,dikeeriti nende poolt”
(ep. Caes. 9). Athanasiose viite kohaselt oli usutunnistuse itheks koostajaks
Cérdova Ossius (hist. Ar. 42.3), aga keegi teine seda ei kinnita. Pealegi, Ossius oli
pigem rahungudev kirikupoliitik kui teoloogiliselt terane métleja. Vdimalik, et
alati ei saanud ta isegi aru keerulistest kreekakeelsetest argumentidest (Ulrich
1997, 15-16). Paraku peab tddema, et Nikaia sinodaalusutunnistuse ,,ldhteteks-
tid jadvad pimeduskatte alla” (Kinzig 2024b, 635a).

Elvira Gregoriuse De fide orthodoxa (364) - iiks esimesi ladinakeelseid traktaa-

te trinteediteoloogiast - tsiteeris oma teose alguses Nikaia usutunnistust kui
tdendit, et tema jargnev arutelu Kolmainu Jumalast on ortodoksne.



118 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

on siinkohal tdheldada, et esialgu ei kasutatud Nikaia sinodaalusu-
tunnistuse puhul isegi usutunnistust tdhistavat oskusséna symbolon.
Remesiana Nicetus eelistas nditeks viljendit Nicaenus tractatus (,,Nikaia
traktaat™) (Spir. Sanct. 19.3) ja seda see usutunnistus teatud méttes
tdepoolest oli.

Nikaia sinodaalusutunnistuse uus funktsioon, eesmirk ja spetsii-
filisus olid ka pohjusteks, miks 325. aasta usutunnistust ei kasutatud
ristimisel. Vahemalt pole sellisest kasutamisest mingeid kindlaid and-
meid (Turner 1910, 34-38).2' T3si, Chalkedoni kirikukogu teisel istungil
(451) hoikasid piiskopid Nikaia usutunnistust deldes, ,,Selles usus on
meid ristitud ja sellesse usku me ristime!” (ACO, Acta 11.12), kuid te-
gemist on iildise viitega ja teatud sorti ortodoksse usu jaatamisega.?
Seega ei tdhenda Nikaia usu kui niisuguse heakskiitmine veel, et Nikaia
sinodaalusutunnistuse teksti oleks kasutatud ristimisel selle esialgses,
325. aasta sGnastuses ja koos anateemidega.

Sinodaalusutunnistuse probleemsed terminid

Jargmiseks kisitleme mdnda filosoofilist, ,,mitte-piibellikku” terminit,
mis olid Nikaia vastastele pinnuks silmas. Eusebios mainis kaht viljen-
dit, mis olid subordinatsionistide jaoks probleemsed: 1) £x tfjg ovoiag
100 TaTpdG ja 2) dpoovolov TQ) Tatpi (ep. Caes. 9).

Nikaia usutunnistuse kurikuulus sdéna opoovosiov oli vaid iiks
ariaanluse vastastest vahenditest (Diinzl 2007, 57; Fernandes 2024a,
768b-769b), mis justkui vottis kokku eelnevad klauslid ja jireldas, et
Isa ja Poeg on olemusiihtsed. Ent paraku andis seda dhmast sdnamoo-
dustist - opoovotov - mdista mitmeti.”> See vois tihendada erinevate
reaalsuste absoluutset samasust, erinevate reaalsuste sama olemust, kui
ka sama reaalsuse erinevaid aspekte; see vGis tdhendada emanatsiooni
Jumala olemusest v3i materiaalset osa Jumala jumalikkusest. Samuti
vOis sdna opoovestiov kasutamine viljendada entiteetide orgaanilist
seotust ja sama staatust, aga ei pruukinud seda ilmtingimata tdhendada
(Stead 1977, 201,248).

2L Turner tddeb: ,,On iipris selge, et Nikaia usutunnistus ei vdljunud kunagi oma
esialgse eesmirgi piiridest kehtestada piiskoplik ortodoksia” (1910, 62-63).

2 Kreekakeelne séna niotic voib tdhendada nii ,,usku” kui ,,usutunnistust”.

2 Nditeks seletas Kaisarea Eusebios sGna opoovoiov tdhendust teisiti, kui seda
mdistis enamik Nikaia piiskoppe (ep. Caes. 13; Prinzivalli 2024).



Tarmo Toom - 325. aasta Nikaia sinodaalusutunnistus ja sinodaalortodoksia 119

Lisaks oli hulk probleeme s6na 6poovoiov kasutamis-ajalooga.? Pitha-
kirjas seda ei leidunud (kuigi sdna ovcin esineb Toobiti raamatus [14:13]
ja Luuka evangeeliumis [15:12] ,,varanduse” tdhenduses [s.t see ei ole
filosoofiline termin] ja Meie Isa palves sdnaiihendis éri/ovc10v [Mt 6:11]).
Sdna opoovotov oli kasutanud teoloogiliselt kahtlane seltskond - nii
gnostikud kui adoptsionist Samosata Paulus (Epiphanius, Pan. 73.12.1-3;
Hilarius, syn. 81). Modalistidele tdhendas opoovoiov omakorda Isa ja Poja
eristusteta samasust (Hilarius, syn. 68). Vdidetavalt esines kdnealune sdna
ka Origenese t66des (Fr. Heb. 93 = Pamphilius, Apol. 94), kes kasutas seda
esimesena seoses triniteedidpetusega (Stead 1977, 211), kuid kelle vaated
olid 4. sajandiks juba p6lu alla sattunud (Banev 2015, 35-49). Aleksandria
Dionysios mdistis hukka oma Rooma nimekaimu soovi, et ta kasutaks sona
opoovotov Isa ja Poja ontoloogilise samasuse véljendamiseks (Athanasios,
sent. Dion. 18.2). Areios oli osutanud selle sdna teoloogilisele kohatusele
(manilus!) oma kirjas Aleksandrile (ep. Alex. 3; vrdl Thalia). Aleksandria
Aleksander liitsdna opoovoiov ise oma kirikukogu eelsetes traktaatides
ei kasutanud. Ambrosiuse viite kohaselt loeti Nikaia kirikukogul ette
Nikomeedia Eusebiose varasem kiri, milles ta taunis terminit opoovoiov
(fid. 3.15). Kaisarea Eusebiose arvates jareldus sdnast opoovotov, et ka Poja
olemus oli ,,stindimatu (increatum)” (ladinakeelne Frag.).

Vahetult parast Nikaia kirikukogu méistis Nikomeedia kirikukogu
(328) hukka termini 6poovoiov kasutamise (Philostorgios, eccl. hist.
2.7). Sdna 6uoovotov kaduski mdneks ajaks kasutuselt ja Sirmiumi ki-
rikukogul (357) eitas seda kurikuulsat terminit imperiaalse surve téttu
Ossius ise (Hilarius, syn. 63). Homoeaanidel 6nnestus sdna 6poovoiov
keelustada selsamal Sirmiumi kirikukogul (357) (FaFo §154) ja alles
pérast Sirmiumi kirikukogu sai sellest pikapeale ortodokside teoloo-
giline margusona.

Niisiis, sdna opoovotov lisamine usutunnistusse vais kiill vélistada
subordinatsionismi ja vihastada vilja Areiose, Nikomeedia Eusebiose
ja nende pooldajad, kuid mida see termin tdpselt tdhendas, ei olnud
ilmselt kellelegi péris selge. Teadaolevalt ei teinud kirikukogu iihtki
katset seda kahtlast terminit selgitada ega andnud juhtndore, kuidas
peaks sdna opoovotlov tdlgendama (Edwards 2021, 147). Eusebiose kir-
jelduse jérgi ei seletanud ka keiser Konstantinus, mida tema pooldatud
sdna opoovotov voiks tihendada. Ta ainult selgitas lithidalt, mida see

2 Vit sdna opooveiov tihendust ,,paganlikus” kirjanduses (Beatrice 2002) ja Ni-
kaia eelses kirjanduses (Stead 1977 ja Von Ostheim 2008).



120 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

sona ei tadhendanud (ep. Caes. 7). Vdibolla oligi see osa taktikast - ka-
sutada taolist méddratlemata ja higust sdna, mille ainuke kindel efekt
oli, et see ei sobinud kohe kuidagi Areiose mdttekaaslastele (Gwynn
2021, 101; Kinzig 2024a, 36). Philostorgios isegi vdidab, et Nikomeedia
Eusebios olevat enne usutunnistusele allakirjutamist muutnud sdna
opoovatov vaevumargatavalt opotovotov’iks (hist. eccl. 1.9). Pisut rohkem
kui kolmkiimmend aastat parast Nikaia kirikukogu tunnistas Hilarius
ikka veel, et ,,sdna homoousios vdib m&ista valesti” (syn. 88).° Veelkord,
esiteks, see vois tdhendada jumalikku olemust kui niisugust, milles siis
osalevad nii Isa kui Poeg (Hilarius, Trin. 4.4; vrd syn. 68, 81, 84); teiseks,
see vois tdhendada, et Isa ja Poeg on iiks entiteet (unicus), s.t nendel
polegi mingit vahet (Trin. 4.4; vrd syn. 67, 81) ja kolmandaks, see vdis
tdhendada, et Poeg véttis omale osa Isa ousia’st (Trin. 4.4; vrd syn. 68),
mis tdhendas vGimatut - et jumalik olemus on materiaalne.” Vahest ehk
koige konekam on aga fakt, et kui Hilarius tolkis teadaolevalt esimesena
Nikaia usutunnistuse ladina keelde, siis jéttis ta sdna opoovcstov hoopiski
tolkimata ja kasutas ainult selle transliteratsiooni (c. V. et U. 1.9; syn. 84).

Nikaia mirksona opoovotov aksepteeriti alles neljanda sajandi teisel
poolel, kui kdrvaldati sona véimalikud modalistlikud tdhendusvéima-
lused, jaatati kolme jumaliku hiipostaasi olemasolu, méisteti hukka nii
Areios kui Sabellius(!) (Hilarius, c. V. et U. 3.4.1) ja kasutati seda terminit
seoses klausliga 6e0v GAnOwoOv €k Be0d aAnOvod.

Anateemid?

Jargmiseks, miks {ildse on Nikaia sinodaalusutunnistusele lisatud ana-
teemid? Miks iitleb kirikukogu jérel laiali saadetud kiri: ,,Me otsustasi-
me iiksmeelselt hukka mdista jumalavallatud doktriinid” (ep. Aeg. 3)?

Esimesel oikumeenilisel kirikukogul osalenud delegaadid kehtestasid
imperiaalselt heakskiidetud triniteediGpetuse sinodaalortodoksia ja
nii said sellega mitte ndus olnud tegelastest paratamatult hereetikud.

% Kaisarea Eusebios vaidlustas samuti ja korduvalt Nikaia oskussdnade tédpse
tahenduse (ep. Caes. 9, 14 ja 17).

2% Just selle pdrast olid sdna 6poovoiov vastu ka Areios, Nikomeedia Eusebios ja
Kaisarea Eusebios.

7 Viisakam viljend ,,mdistab hukka” périneb pisut kangemast iitlusest ,,See olgu
neetud!” (&v&Oepa €otw) (Gal 1:8). Siit ka maiste ,,anateem”.



Tarmo Toom - 325. aasta Nikaia sinodaalusutunnistus ja sinodaalortodoksia 121

Kuigi hereetiliste vaadete elimineerimine oli alati olnud regula fidei

sekundaarne funktsioon, sai sellest Nikaia sinodaalusutunnistuse pu-

hul iiks primaarsetest funktsioonidest. Kinzig sedastab: ,,Sellest ajast
alates kasutati usutunnistust piiskoppide ortodoksia tuvastamisel ja

teisiti motlemine vilistati anateemidega” (Kinzig 2024a, 40).
Sinodaalusutunnistused kasutasid tihti anateeme,? kuid peamised

kaks usutunnistust, mida jatkuvalt kasutati ristimisel ja liturgias -
apostlik ja Nikaia-Konstantinoopoli usutunnistus - anateeme ei kasuta-
nud. Ja tdepoolest, need nagu ei sobi kristliku usu lithikokkuvéttesse kui
sellisesse. Nikaia anateemid mdistsid hukka moned Areiose pdhiviited,
kuigi méned anateemidest vGisid olla suunatud hoopis tema pooldajate
vastu. Anateemid olid jargmised:

* Viide, et ,,0li aeg, kui teda [Poega] ei olnud”. Areios ise viltis séna
»aeg” (Fernandes 2024, 769b/770a), sest Jumala Poeg eksisteeris
»enne kdiki aegu” (Ps 55:19) vdi ,,enne ajastuid” (1Kr 2:7) ja mdistagi
enne kdike muud, mis loodi (Jh 1:3). Kuid Areios oli veendunud, et
Jumal Isa eksisteeris siiski ,,enne Poja algust” ja et Poeg hakkas eksis-
teerima ,,enne aega” (Areios, ep. Eus. 3; ep. Alex 2; Thalia; vrd Kaisarea
Eusebios, dem. Ev. 5.1.20; ep. Caes. 16; Nikomeedia Eusebios, ep. Ar.).

« Viide, et ,,Enne oma siindimist teda ei olnud” (Areios, ep. Eus. 5).
Poja eksistentsil oli kindel ,,algus”, kuigi see oli teatav atemporaalne
»algus” (ep. Alex.).”

« Viide, et ,,Ta hakkas eksisteerima eimillestki” (Areios, ep. Eus. 5).*°

+ Viide, et ,,Jumala Poeg on muust hypostasis’est ehk ousia’st [s.t mitte
Isa hypostasis’est ehk ousia’st]”. (Areios iitles otseselt, et ,,Isa on ousia
poolest Pojale tundmatu” [Thalia]).**

% Nditeks Antiookia usutunnistus (324-325), Philippopolise usutunnistus (343)
ja Antiookia usutunnistus (341). Sirmiumi kontsiil (351) lisas 26 anateemi ja
paavst Damasuse Tomus (375) tsiteeris Nikaia usutunnistust ja lisas seejérel 24
anateemi uute hereesiate torjumiseks. Ka Athanasiuse usutunnistus kasutas
anateeme.

» Hb 6:1 on viljend tfig &pxfig tod Xpiotol, aga kui seda tdlkida eesti keelde
»Kristuse algus”, nagu on tehtud Eesti Piibliseltsi 1997. aasta viljaandes, siis
paraku propageerib see ariaanlust. Igavesel Jumala Pojal ei ole ajalist algust.
Toomas Pauli ,,Kristuse 6petuse algmed” on tunduvalt adekvaatsem.

%0 Selle Areiose viitega Kaisarea Eusebios ei ndustunud (ep. Caes. 13).

1 Kontekstist vilja vBetuna voib Nikaia usutunnistuse klausel éx tfig ovoiag
tdhendada Isa ja Poja vdrdset metafiiiisilist staatust (Stepiefi 2024, 23b). Kuid
usutunnistuse klauslite jirgnevuse kontekstis - s.t selgitades Poja siindi - ei ole
see fraas niivord omaette tddemus Poja ontoloogilisest staatusest, kuivord viis



122 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Siinkohal lithikene kommentaar viimasele, neljandale anateemile!
Esiteks, kuna see kasutas termineid ousia ja hypostasis siinoniitimidena
(bmootdosws A [,,ehk””] 00o14¢), vois usutunnistuse klauslit, mis kasutas
sdna homoousios, votta kui Isa ja Poja hiipostaatilise erinevuse eitust
(s.t sdna homoousios v&is mdista kui homohypostasis), mis sobis kiill
viidetavalt Markellose teoloogiaga, kuid iihtlasi drritas idapoolseid
origenistidest piiskoppe ja jahutas tublisti nende Nikaia vaimustust.
Et oma arusaama selgitada, viitis Markellos, et Jumala Poeg ei olnud
»teine hiipostaas (&Anv Undotaocv)” (ep. Iul.). Tema jaoks olid ju sénad
hypostasis ja ousia siinoniitimid - just nii, nagu neid sénu oli kasutanud
Nikaia anateem.?? Sardika usutunnistus (343) iitles omakorda: ,,On iiks
substants (uiav [...] Undotaociv), mida kutsutakse ka Isa, Poja ja Pitha
Vaimu olemuseks (o0oiav)” (FaFo §144).

Sestap ka tohutu segadus, et kes mida métles, kui ta kasutas termi-
neid ousia ja hypostasis. Nditeks Gpetasid Areios ja tema pooldajad, et
Isa, Poeg ja Pitha Vaim on kolm hiipostaasi ja nende olemus on erinev
(Areios, ep. Alex. 4; Kaisarea Eusebios, frag.). Antiookia sinodaalusutun-
nistus viitis, et Pojal on sama hiipostaas kui Isal (ep. syn. 11) ja tdendo-
liselt mdeldi selle sGnaga ,,0lemust, loomust”. Nikomeedia Eusebios
Opetas omakorda, et Poja ousia on Isa omast erinev (ep. Paulin. 3 ja 6).
Markellos arvas, et Isa ja Poeg on igavestest aegadest iiks hiipostaas
(ep. Iul). Neronia Narcissus seletas Ossiusele, et Isa, Poeg ja Pitha Vaim
on kolm ousia’t (ep. 1). Ja veelkord Nikaia bootdoew fj ovoiag, mida
moned ladinakeelsed allikad tdlgivad vaid iihe sénaga substantia! Sel-
line iihesdnaline tolge ei ole hooletuse viga, vaid neid termineid véeti
tdepoolest tiielike siinoniiiimidena.®

Mida siis sellest kdigest arvata? Kas Jumalal on kolm loomust véi iiks
loomus (ousia), kolm isikut voi iks isik (hypostasis), kolm substantia’t vdi
tiks substantia? Isegi parast sinodaalortodoksia kehtestamist Nikaias oli
adekvaatse triniteediGpetuse teoloogiline filosoofiline pdhjendamine
veel pikk ja valuline protsess ning on igati moistetav, miks Hanson

oelda, mis on tema originatus (Stead 1977, 233).

52 Kolmandast sajandist on samuti andmeid, et s6nu ousia ja hypostasis peeti siino-
niiiimideks (Epiphanios, Pan. 73.12.8).

3 Tédpsemalt, viljendi £€ tépag Umootdoewg A ovoidg ladinakeelse tdlkega oli
korralik segadus. Hilarius, kes valdas kreeka keelt ja tundis kreekakeelset teo-
loogiat, télkis seda kord ex alia substantia aut essentia (syn. 84) ja teine kord liht-
salt ex alia substantia (c. V. et U. 1.9). Rufinus, samuti hea kreeka keele tundjana,
aga t3lkis ex alia subsistentia vel substantia (hist. eccl. 10.6).



Tarmo Toom - 325. aasta Nikaia sinodaalusutunnistus ja sinodaalortodoksia 123

pani oma enam kui 900-lehekiiljelise monograafia pealkirjaks , Krist-
liku jumaladoktriini otsing” (The Search for the Christian Doctrine of God
[1988]). Alles Kapadookia kirikuisad asusid kreekakeelseid termineid,
nagu ousia ja hypostasis, liksteisest lahutama ja tipsemalt defineerima.

Teiseks, neljanda anateemi ,,Jumala Poeg on muust hiipostaasist ehk
olemusest” (¢€ £Tépag bmootdosw( fj ovotag) puhul ei ole tipselt selge,
millist seisukohta see hukka magistis - vdibolla jéetigi asi just meelega
segaseks.* Kaisarea Eusebiose arvates tihendab see anateem, et Poeg
on Isast (¢k To0 TaTpOg) ja mitte mdnest teisest entiteedist (ep. Caes. 13).
Nikomeedia Eusebios ja tema ,,ré6vlibande” salgas iildse Poja olemist
Isa ousia’st (Konstantinus, ep. Nicomed. 8), ilmselt selle tottu, et 6eldu
voib eitada Isa ja Poja hiipostaaside erinevust ja osutuda hoolikalt mas-
keeritud riinnakuks kolme hiipostaasi teooria vastu (Stead 1977, 234).

Tuleks veel lisada, et sinodaalkirjas egiptlastele, mis vottis kokku
Nikaia kirikukogu tulemused (sealhulgas ka anateemid), on neljanda
anateemi asemel midagi, mida Areios teadaolevalt ei 6petanud® - Poja
vaba tahe on vdimeline nii headeks kui halbadeks tegudeks (ep. Aeg. 3).

Neljanda anateemi Idpuosas oleva viite iile - Jumala Poeg on muut-
lik ja teisenev (f tpentdv fj GAAowwtOV) - arutleti juba enne Nikaia
kirikukogu. Antiookia sinodaalkiri méistis hukka vaate, et Poeg oli
muutumatu oma tahte téttu ja mitte oma loomu poolest (ep. syn. 13).
Aga kuna Areios litles otseselt, et Poeg on ,teisenematu” (ep. Eus. 4;
vrdl Kaisarea Eusebios, ep. Alex. 2; Eusthatios, Frgm. 6), siis peab see
anateem olema sihitud kellegi teise vastu.

Anateemid pidi kinnitama sinodaalusutunnistuses Geldut ja kate-
gooriliselt vélistama ekslikud seisukohad. Sellegipoolest, anateem ei
tdhendanud, et vastavat Gpetust propageerinud isikud oleks kirikust
vélja visatud. Nditeks Eusebios, kes kirjutas alla Nikaia usutunnistu-
sele, kuid keeldus alla kirjutamast anateemidele, jii ikka piiskopiks.
,»Valedpetajatega” peatati enamasti euharistia osadus, kuid neile anti
ka meeleparandusvéimalus.

34 Athanasios hiljem seda anateemi otseselt ei kommenteeri. Tépsustus tuleb nn
»pikarealise” (makrostichos) usutunnistusega (344), mis iitleb, et ,,Poeg ei ole
mdnest muust, Isa kdrval olevast pre-eksisteerivast substantsist [...] vaid {iks-
nes Jumalast” (FaFo §145).

5 Teadaolevalt”, sest enamus Areiose kirjutistest on kaduma ldinud. Samas olid
kirikuisad teadlikud faktist, et Areiose vaateid ei kujutatud alati adekvaatselt
(Sokrates, hist. eccl. 1.14). Pealegi, 4. sajandil tunti neidki Areiose tekste, mis
tdnaseni ei ole sdilinud.



124 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Anateemide l6puklausel ei iitle ,katoolne ja apostlik kirikukogu”
moistab hukka, vaid , katoolne ja apostlik kirik” mdistab hukka. Tasub
tdhele panna, et radgitakse kogu kristluse ja mitte ainult grupi piis-
koppide nimel.

Lopetuseks

Usutunnistuste ajaloos on Nikaia 325. aasta sinodaalusutunnistus tGe-
poolest iiks isevarki ndhtus. Juba mdni aasta hiljem, aastal 328, avaldas
Nikomeedia kirikukogu subordinatsionistliku sinodaalusutunnistuse
(mis ei ole sdilinud) ja mdistis hukka Nikaia prominendid Aleksandria
Aleksandri ja Eustathiose (Philostorgios, hist. eccl. 2.7). Seejdrel tuli pea
20-30 aastat kummalist ja ndutut vaikust - s.t Nikaia usutunnistust
lihtsalt ei mainitud (v®i ei ole sellest mingeid tilestdhendusi sdilinud),
kuigi Jumala Poja ontoloogilise staatuse kiisimust arutleti edasi ja
alternatiivseid usutunnistusi koostati suure hoolega. Hilarius tddes:
,Peale Nikaia kirikukogu polnud muud kui iiks uute usutunnistuste
vihtumine” (c. Const.).

4. sajandi 16pul ja 5. sajandil funktsioneeris Nikaia sinodaalusutun-
nistus kui ortodoksia lakmuspaber (Efesos [431], Kaanon 7), ent siis
hakkas see jaddma tdiendatud Nikaia-Konstantinoopoli usutunnistuse
varju ja kadus 6.-7. sajandi paiku iildse kasutuselt. Viimasel oikumee-
nilisel kirikukogul, Nikaia II (787), tsiteeriti juba ainult Nikaia-Kons-
tantinoopoli usutunnistust (381) (Acta VI1.822).

Lopetuseks juhin tdhelepanu faktile, et 325. aasta Nikaia usutunnis-
tusel ei ole mingit niiiidisaegset, jatkuvat oikumeenilist tdhtsust, sest
seda ei 6elda enam ammu kuskil ega kellegi poolt. Et rddkida teemal
,»Nikaia ja kaasaja oikumeenia”, tuleks teha hiipe 325. aasta usutun-
nistuselt 381. aasta Nikaia-Konstantinoopoli usutunnistusele, sest vaid
viimasel on jatkuvalt suur oikumeeniline tahtsus.

Liihendid

ACO - Acta conciliorum oecumenicorum
apol. - Apologia

App. - Appendix

ACW - Ancient Christian Writers



Tarmo Toom - 325. aasta Nikaia sinodaalusutunnistus ja sinodaalortodoksia

AW - Athanasius Werke

cath. - Catechesis

con. fid. - Confessio fidei

c. Const. - Liber contra Constantium

c. Eun. - Contra Eunomium

c. V. et U. - Contra Valentem et Ursacium
CCL - Corpus Christianorm series latina
CSEL - Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum
decr. - De decretis

dem. Ev. - Demonstratio Evangelica

ep. — epistula

ep. Aeg. - Ad ecclesias Aegypti

ep. Alex. - Ad Alexandrum Alexandrinum
ep. Alex. Ar. - Ad Alexandrum et Arium

ep. Caes. — Ad ecclesiam Caesariensem

ep. eccl. - Ad omnes ecclesias

ep. episc. — Epistula ad episcopos

ep. episc. pop. — Ad episcopos et populos

ep. Eus. - Ad Eusebium Nicomediensem

ep. Iul. - Epistula ad Iulium

ep. Nicomed. - Ad ecclesiam Nicomediensem
ep. Paulin. - Ad Paulinum Tyrium

ep. syn. — Epistula synodis

exp. symb. — Expositio symboli Apostolorum
FaCh - Fathers of the Chruch

FaFo - Faith in Formulae (Kinzig 2017).

FC - Fontes Christiani

fid. - De fide

fid. orth. - De fide orthodoxa

ENS - Fontes Nicanae Synodi (Ferndndes 2024).
frag. - Fragmentum

Fr. Heb. - In epistulam ad Hebraeos homiliae fragmenta

GCS - Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten

Jahrhunderte
hist. Ar. - Historia Arianorum
hist. eccl. - Historia ecclesiastica
inc. - De incarnatione
lib. poenit. - Libellus poenitentiae
lib. prec. - Libellus precum

125



126 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

NPNF - Select Library of Nicene and Post-Nicene Fathers (Schaff
1994).

Or. sanct. - Oratio ad sanctorum coetum

Pan. - Panarion

PG - Patrologia grecae

PL - Patrologia latina

S. - sermones

SC - Sources Chrétiennes

sent. Dion. — De sententia Dionysii

Spir. Sanct. - De Spiritus sancti potentia

syn. — De synodis

tract. — Tractatus

Trin. - De Trinitate

Urk. - Urkunden zur Geschichte des arianischen Streites (Opitz
1934-1935).

v. Const. — Vita Constantini

WSA - Works of St. Augustine

Kasutatud algallikad

Acta conciliorum oecumenicorum (ACO). Tomus 1. Concilium Universale
Ephesenum. A. 431.

1914. Schwartz, Eduard (toim). Berlin: De Gruyter; Price, Richard ja
Thomas Graumann (toim). 2022. The Council of Ephesus of 431: Doc-
uments and Proceedings. Translated Texts for Historians 72. Liver-
pool: Liverpool University Press.

Acta conciliorum oecumenicorum (ACO). Concilium Universale Chalcedon-
ensis. 1933.

Schwartz, Eduard (toim); Price, Richard ja Michel Gaddis (toim).
2007. The Acts of the Council of Chalcedon: Volume 2. Translated Texts
for Historians 45. Liverpool: Liverpool University Press.

Aleksandria Aleksander. Henos somatos. FNS 26; Urk. 4b.

Aleksandria Aleksander. Hé philarchos. FNS 8; Urk. 14.

Ambrosius. De fide (fid.). Markschies, Christoph (toim). 2005. De fide:
ad Gratianum. FC 47: 1-3. Turnhout: Brepols.

Antiookia kirikukogu. Epistula synodis (ep. syn.). FaFo §133; FNS 28;
Urk. 18.



Tarmo Toom - 325. aasta Nikaia sinodaalusutunnistus ja sinodaalortodoksia 127

Aquileia Rufinus. Expositio symboli Apostolorum (exp. symb.). CCL 20;
Kelly, John N. D. (toim). 1955. A Commentary on the Apostles’ Creed.
ACW 20. New York: Newman.

Aquileia Rufinus. Historia ecclesiastica (hist. eccl.). Amidon, Philip R.
(toim). 1997. The Church History of Rufinus of Aquileia, 10-11. Oxford:
Oxford University Press.

Areios. Ad Alexandrum Alexandrinum (ep. Alex.). FNS 11; Urk. 6.

Areios. Ad Eusebium Nicomediensem (ep. Eus.). FNS 6; Urk. 1

Areios. Thalia. FNS 18.

Athanasios. De decretis (decr.). Opitz, Hans-Georg (toim). 1935. Athana-
sius, De decretis. AW 2 (1). Berlin: De Gruyter.

Athanasios. Historia Arianorum (hist. Ar.). Opitz, Hans-Georg (toim).
1935. Athanasius,

Historia Arianorm. AW 2 (1). Berlin: De Gruyter.

Athanasios. De synodis (syn.). Annick, Martin (toim.). 2013. Lettre sur
les synodes: texte critique H.G. Opitz. AW 2 (1). Paris: Les Editions du
Cerf; NPNF 4.

Athanasios. De sententia Dionysii (Sent. Dion.). NPNF 4.

Augustinus. Sermones (s.). Rotelle, John E. (toim). 1990-1997. Saint
Augustine: Sermons, 11 kdidet. WSA. New York: New City.

Concilium Universale Nicaenum Secundum, Pars 3 Concilii Actiones VI-VII.
2016. Lamberz,

Erich (toim). Berlin: DeGruyter.

Faustinus. Libellus precum (lib. prec.). Simonetti, Manlio (toim). 1967.
CCL 69.

Elvira Gregorius. De fide orthodoxa (fid. orth.). Simonetti, Manlio
(toim). 1967. CCL 69.

Epiphanios. Panarion (Pan.). Holl, Karl (toim). 1980. Epiphanius. GCS
10, 13, 25, 31, 37.

Berlin: De Gruyter; Williams, Frank (toim). 1994. The Panarion of
Epiphanius of Salamis/Book II and III [Sections 47-80, De Fide]. Nag
Hammadi and Manichaean Studies 36. Leiden: Brill.

Eusthatios. Contra Ariomanitas et de anima (Frgm. 6). FNS 40.

Jeruusalemma Kiirillos. Catechesis (cath.). Reischl, Wilhelm K. ja Jo-
seph Rupp (toim.). 1967. Cyrilli Hierosolymarum Archiepiscopi Opera
Quae Supersunt Omnia. 2 koidet. Hildesheim: Olms; McCauley, Leo P.
ja Anthony A. Stephenson (toim). 1969. The Works of St. Cyril of Jeru-
salem, FaCh 61 ja 64. Washington, DC: Catholic University Press.


https://search.worldcat.org/search?q=au=%22Amidon%2C Philip R.%22

128 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Johannes Cassianus. De incarnatione (inc.). Petschenig, Michael (toim).
1888. CSEL 17; NPNF 11.

Kaisarea Basileios. Epistula (ep.). NPNF 8.

Kaisarea Basileios. Contra Eunomium (c. Eun.). DelCogliano, Mark
ja Radde-Gallwitz

(toim). 2011. Against Eunomius. FaCh 122. Washington DC: Catholic
University Press.

Kaisarea Eusebios. Ad ecclesiam Caesariensem (ep. Caes). FNS 37; Urk. 22.

Kaisarea Eusebios. Ad Alexandrum Alexandrinum (ep. Alex.). FNS 12; Urk.
7.

Kaisarea Eusebios. Fragmentum (Frag.). FNS 38; Urk. 21.

Kaisarea Eusebios. Demonstratio evangelica (dem. Ev.). Ferrar, William
J. (toim). 1920. The

Proof of the Gospel, Being the Demonstratio Evangelica. London: SPCK.

Kaisarea Eusebios. Historia ecclesiastica (hist. eccl.). Mommsen, Theo-
dor (toim). 1903. Eusebius. Die Kirchengeschichte. Die griechischen
christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte 9. Leipzig:
Hinrichs; NPNF 1.

Kaisarea Fusebios. Vita Constantini (v. Const). Heikel, Ivar A. (toim).
1902. Eusebius. Vita Constantini. GCS 7. Leipzig: Hinrichs; Cameron,
Averil ja Stuart G. Hall (toim). 1999. Eusebius: Life of Constantine.
Oxford: Clarendon.

Konstantinus. Ad Alexandrum et Arium (ep. Alex. Ar.). FNS 24; Urk. 17.

Konstantinus. Ad omnes ecclesias (ep. eccl.). NS 35; Urk 26.

Konstantinus. Epistula ad episcopos (ep. episc.). ENS 30; Urk. 20.

Konstantinus. Ad ecclesiam Nicomediensem (ep. Nicomed.). FNS 42; Urk.
27.

Konstantinus. Ad episcopos et populos (ep. episc. pop.). FSN 44; Urk. 33.

Konstantinus. Oratio ad sanctorum coetum (Or. sanct.). Heikel, Ivar A.
(toim.). 1902. GCS 7,

Eusebius Werke 1. Leipzig: Hinrichs; Edwards, Mark (toim). 2007.
Constantine and Christendom: The Oration to the Saints, The Greek and
Latin Accounts. Translated Texts for Historians 39. Liverpool. Liv-
erpool University Press.

Markellos. Epistula ad Iulium (ep. Iul. = Epiphanius, Panarion 72.3.4).
Williams, Frank (toim). 1994. The Panarion of Epiphanius of Salamis/
Book I and III [Sections 47-80, De Fide]. Nag Hammadi and Manichae-
an Studies 36. Leiden: Brill.

Neronia Narcissus. Epistula (ep.). FNS 29; Urk 19.


https://www.amazon.com/Mark-DelCogliano/e/B003VOA02U/ref=dp_byline_cont_book_2
https://archive.org/search.php?query=creator%3A%22Ferrar%2C+William+John%2C+b.+1868%22
https://archive.org/search.php?query=creator%3A%22Ferrar%2C+William+John%2C+b.+1868%22

Tarmo Toom - 325. aasta Nikaia sinodaalusutunnistus ja sinodaalortodoksia 129

Nikaia kirikukogu. Ad ecclesias Aeqgypti, Libiae et Pentapolis (ep. Aeg.).
FNS 34; Urk. 23.

Nikomeedia Eusebios, Ad Arium (ep. Ar.); FNS 7; Urk. 2.

Nikomeedia Eusebios. Ad Paulinum Tyrium (ep. Paulin.). FNS 15; Urk. 8.

Nikomeedia Eusebios(?)/Secundus ja Theonas(?). Libellus poenitentiae
(lib. poenit.). ENS 66, Urk. 31.

Origenes. Fr. Heb. 93 = Pamphilius, Apol. 94.

Pamphilius. Apologia (apol.). PG 17. Scheck, Thomas P. (toim). 2010.
Apology for Origen, FaCh 120. Washington DC: Catholic University
Press.

Philostorgios. Historia ecclesiastica. Bleckmann, Bruno ja Markus
Stein (toim). 2015.

Philostorgios. Kirchengeschichte: ediert, iibersetzt und kommentiert. Kleine
und Fragmentarische Historiker der Spatantike E7. Paderborn:
Brill/Schéningh.

Philostorgios: Church History. Amidon, Philip R. (toim). 2007. Writ-
ings from the Greco-Roman World 23. Atlanta: Society of Biblical
Literature.

Poitieri Hilarius. Liber contra Constantium (c. Const.). Milhau, Marc
(toim). 1988. SC 334.

Poitieri Hilarius. Contra Valentem et Ursacium (c. V. et U.). Feder, Alfred
(toim). 1916. Collectania Antiariana Parisina (Fragmenta historica).
CSEL 65.

Poitieri Hilarius. De synodis. PL 10. NPNF 9.

Poitieri Hilarius. De Trinitate (Trin.). CCL 62-62A. McKenna, Stephen
(toim). 1954. Saint Hilary of Poitiers: The Trinity. FaCh 25. Washing-
ton DC: Catholic University of America Press.

Priscillianus. Tractatus (Tract.) Conti, Marco (toim). 2010. Priscillian
of Avila: The Complete Works. Oxford Early Christian Texts. Oxford:
Oxford University Press.

Remesiana Nicetus. De Spiritus sancti potentia (Spir. Sanct.). Burn,
Andrew E. (toim). 1905.

Niceta of Remesiana: His Life and Works. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

Sokrates. Historia ecclesiastica. Hansen, Giinther C. (toim). 1995.
Sokrates. Kirchengeschichte. GCS Neue Folge. Berlin: Akademie
Verlag.


https://sourceschretiennes.org/collaborateurs/marc-milhau

130 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Kasutatud kirjandus

Banev, Kratsu. 2015. Theophilus of Alexandria and the First Origenist Con-
troversy; Rhetoric and Power. Oxford Early Christian Studies. Oxford:
Oxford University Press.

Bardill, Jonathan. 2012. Constantine, Divine Emperor of the Christian
Golden Age. Cambridge: Cambridge University Press.

Barnes, Michel R. 1998. ,, The Fourth Century as Trinitarian Canon*.
Christian Origins: Theology, Rhetoric and Commentary, toimetanud
Lewis Ayres ja Garteh Jones, 47-67. New York: Routledge.

Beatrice, Pier F. 2002. ,,The Word ‘Homoousios’ from Hellenism to
Christianity*“. Church History 71(2): 243-272.

Brennecke, Hanns C. ja Heil, Uta. 2012. ,,Nach hundert Jahren: Zur
Diskussion um die Synode von Antiochien 325: eine Antwort auf
Holger Strutwolf“. Zeitschrift fiir Kirchengeschichte 123(1): 95-113.

Chandler, Kegan A. 2021. ,,Deuteros Theos: Constantine’s Christology
at Nicaea“. Journal of Early Christian History 11(3): 1-17.

Conti, Marco. 2010. Priscillian of Avila: The Complete Works. Oxford Ear-
ly Christian Texts. Oxford: Oxford University Press.

Dossetti, Giuseppi L. 1967. Il simbolo di Nicea e di Constantinopo-

li: Edizione critica. Testi e ricerche di scienze religiose 2. Roma:
Herder.

Drake, Harold A. 2021. ,,The Elephant in the Room: Constantine at
the Council*“. Cambridge Companion to the Council of Nicaea, toimeta-
nud Young Richard Kim, 111-132. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

Diinzl, Franz. 2007. A Brief History of the Doctrine of the Trinity in the
Early Church, tdlkinud John Bowden. London: T&T Clark.

Edwards, Mark. J. 2021. ,, The Creed“. Cambridge Companion to the
Council of Nicaea, toimetanud Young Richard Kim, 135-157. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Edwards, Mark J. (toim). 2007. Constantine and Christendom. Translat-
ed Texts for Historians 39. Liverpool: Liverpool University Press.

Elliott, Thomas G. 1992. ,,Constantine’s Preparations for the Council
of Nicaea“. The Journal of Religious History 17(2): 127-137.

Fernandes, Samuel. 2024a. ,,Nicaea, First Council of”. Brill Encyclope-
dia of Early Christianity, toimetanud David G. Hunter et al, koide 4,
764b-773b. Leiden: Brill.



Tarmo Toom - 325. aasta Nikaia sinodaalusutunnistus ja sinodaalortodoksia 131

Ferndndes, Samuel (toim). 2024b. Fontes Nicanae Synodi: The Contem-
porary Sources for the Study of the Council of Nicaea (304-337) [FNS].
Contexts of Ancient and Medieval Anthropology 10. Leiden: Brill/
Schoningh.

Giulea, Dragos A. 2018. ,,Antioch 268 and Its Legacy in the
Fourth-Century Theological Debates*. Harvard Theological Review
11(2): 192-215.

Gwynn, David M. 2021. ,,Reconstructing the Council of Nicaea“. Cam-
bridge Companion to the Council of Nicaea, toimetanud Young Rich-
ard Kim, 90-110. Cambridge: Cambridge University Press.

Hanson, Richard P. C. 1988. The Search for the Christian Doctrine of God:
The Arian Controversy 318-381. Edinburgh: T&T Clark.

Jacobs, Ine. 2021. ,,Hosting the Council in Nicaea: Material Needs and
Solutions*. Cambridge Companion to the Council of Nicaea, toim. Young
Richard Kim, 65-89. Cambridge: Cambridge University Press.

Johnson, Aaron P. 2021. ,,Narrating the Council“. Cambridge Com-
panion to the Council of Nicaea, toim. Young Richard Kim, 202-222.
Cambridge: Cambridge University Press.

Kannengiesser, Charles. 2014. ,,Eusebius of Nicomedia“. Encyclopedia
of Ancient Christianity, toimetanud Angelo Di Berardino, kéide 1,
878b-879b. Downers Grove: IVP Academic.

Kinzig, Wolfram (toim). 2017. Faith in Formulae: A Collection of Early
Christian Creeds and Creed-Related Texts. Oxford Early Christian Texts
[FaFo]. 4 koidet. Oxford: Oxford University Press.

Kinzig, Wolfram. 2024a. ,,The Creed of Nicaea: Old Questions, New
Answers*, The Creed of Nicaea (325): The Status Quaestionis and the
Neglected Topics, toimetanud Alberto Melloni ja Constanza Bianchi,
25-45, Osnabriick: V&R Unipress.

Kinzig, Wolfram. 2024b. ,,Creeds“. Brill Encyclopedia of Early Christian-
ity, toimetanud David G. Hunter et al., koide 2, 631a-642b. Leiden:
Brill.

Lohr, Winrich. 2006a. ,,Arius Reconsidered (Part 1) “ Zeitschrift Fur
Antikes Christentum 9(3): 524-560.

Lohr, Winrich. 2006b. ,,Arius Reconsidered (Part 2)*. Zeitschrift Fur
Antikes Christentum 10(1): 121-157.

Lyman, Rebecca. 2024. ,, The Theology of the Council of Nicaea“.

St Andrews Encyclopaedia of Theology, 25. aprill 2025. Vaada-
tud 5. detsembril 2025. https://www.saet.ac.uk/Christianity/
TheTheologyoftheCouncilofNicaea



https://www.saet.ac.uk/Christianity/TheTheologyoftheCouncilofNicaea
https://www.saet.ac.uk/Christianity/TheTheologyoftheCouncilofNicaea

132 Usuteaduslik Ajakiri 88 (1) 2025

Morales, Xavier. 2023. ,,What did Constantine learn in 325? Con-
stantine’s Theological Declarations Before, At, and After Nicaea“.
Anuario de Historia de la Iglesia 32, 159-188.

Opitz, Hans-Georg (toim). 1934-1935. Urkunden zur Geschichte des aria-
nischen Streites (Urk.). Berlin: De Gruyter.

Parvis, Paul M. 2006. ,,Constantine’s Letter to Arius and Alexander?*
Studia patristica 39, 89-95.

Price, Richard (toim). 2020. The Acts of the Second Council of Nicaea
(787). Translated Texts for Historians 68. Liverpool: Liverpool Uni-
versity Press.

Price Richard ja Graumann Thomas (toim). 2022. The Council of Ephe-
sus of 431. Translated Texts for Historians 72. Liverpool: Liverpool
University Press.

Price, Richard ja Gaddis Michel (toim). 2007. The Acts of the Council of
Chalcedon: Volume 2. Translated Texts for Historians 45. Liverpool:
Liverpool University Press.

Prinzivalli, Emanuela. 2024. ,,Homoousios at Nicaea According to
Eusebius: Between Self-Justification and Historical Narrative®. The
Creed of Nicaea (325): The Status Quaestionis and the Neglected Topics,
toimetanud Alberto Melloni ja Constanza Bianchi, 63-83. Osna-
briick: V&R Unipress.

Schaff, Philip (toim). 1994 (1886). Select Library of Nicene and Post-
Nicene Fathers [NPNF]. Peabody: Hendrickson.

Simperl, Matthias. 2024. Das Schreiben der Synode von Antiochia
324/325. Berlin: De Gruyter.

Stead, Christopher. 1977. Divine Substance. Oxford: Clarendon Press.

Stephenson, Paul. 2009. Constantine: Unconquered Emperor, Christian
Victor. New York: Overlook.

Stepien, Tomasz. 2024. ,,0usia“. Brill Encyclopedia of Early Christianity,
toimetanud David G. Hunter et al., kdide 5, 21a-29a. Leiden: Brill.

Strutwolf, Holger. 2011. ,,Das Konzil von Antiochien 324/25 und sein
vermeintliches Symbol: einige metakritische Bemerkungen”.
Zeitschrift fiir Kirchengeschichte 122(2-3): 301-323.

Tanner, Norman P. (toim). 1990. Decrees of the Ecumenical Councils. 2
koidet. Washington DC: Georgetown University Press.

Toom, Tarmo. 2014a. ,,Was Priscillian a Modalist Monarchian?“ Har-
vard Theological Review 107(4): 470-484.


https://ixtheo.de/Record/1047579340

Tarmo Toom - 325. aasta Nikaia sinodaalusutunnistus ja sinodaalortodoksia 133

Toom, Tarmo. 2014b. ,,Constantine’s Summus Deus and the Nicene
Unus Deus: Imperial Agenda and Ecclesiastical Conviction®. Vox
patrum 34, 103-122.

Turner, Cuthbert H. 1910. The History and Use of Creeds and Anathemas
in the Early Centuries of the Church. London: SPCK.

Ulrich, Jérg. 1997. ,Nicaea and the West*. Vigiliae Christianae 51(1):
10-24.

Van Dam, Raymond. 2021. ,,Imperial Fathers and Their Sons Licinius,
Constantine, and the Council of Nicaea“. Cambridge Companion to
the Council of Nicaea, toimetanud Young Richard Kim, 19-62. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Von Ostheim, Martin R. 2008. Ousia und Substantia: Untersuchun-
gen zum Substanzbegriff bei den vornizdischen Kirchenvdtern. Basel:
Schwabe.

Williams, Daniel H. 2006. Tradition, Scripture, and Interpretation: A
Sourcebook of the Ancient Church. Grand Rapids: Baker Academic.

Williams, Rowan. 2001. Arius: Heresy & Tradition. Grand Rapids:
Eerdmans.

Wohlmuth, Josef et al. (toim). 2002. Conciliorum oecumenicorum de-
creta = Dekrete der 6kumenischen Konzilien. Paderborn: Ferdinand
Schoningh.



	_Hlk202179723
	_Hlk201801365
	_Hlk201801459
	_Hlk194191573
	_Hlk194191632
	_Hlk194191723
	_Hlk201801859
	_Hlk194191895
	_Hlk201802175
	_Hlk201821209
	_Hlk201821284
	_Hlk194192442
	_Hlk194192639
	_Hlk142556009
	_Hlk194113234
	_Hlk194216610
	_Hlk201822442
	_Hlk194192865
	_Hlk201822602
	_Hlk167780795
	_Hlk194193056
	_Hlk194193204
	_Hlk202181178
	_Hlk194193239
	_Hlk193710945
	_Hlk193781133
	_Hlk201823251
	_Hlk194193286
	_Hlk201823301
	_Hlk194193336
	_Hlk194193430
	_Hlk194193546
	_Hlk177347601
	_Hlk194217032
	_Hlk194193620
	_Hlk194193648
	_Hlk201824097
	_Hlk201824522
	_Hlk194193831
	_Hlk194217179
	_Hlk194194027
	_Hlk194194051
	_Hlk201824764
	_Hlk194192170
	_Hlk194192208
	_Hlk201801989
	_Hlk194140821
	_Hlk194192079
	_Hlk214698797
	_Hlk194192120
	_Hlk201821514
	_Hlk194193072
	_Hlk194193159
	_Hlk194193181
	_Hlk194216197

